
Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 231 

 

 

 

Logos sebagai Titik Temu Teologi dan Filsafat: 
Kajian Eksegesis Biblikal atas Yohanes 1:1 

dalam Dialog dengan Filsafat Stoa 

	

Daniel Pesah Purwonugroho1, Loudy Benedictus Pranatha2  
1,2Sekolah Tinggi Teologi Baptis Indonesia, Semarang 

Correspondence: danielpesahedu@gmail.com 
 

 

Abstract. This paper aims to find theological and philosophical common ground regarding Logos through 
a biblical exegesis of John 1:1 in dialogue with Stoic philosophy. Logos is a theological concept in the 
Gospel of John. Logos in the Christian faith highlights the existence of Jesus Christ before creation and the 
ontological connection of Jesus Christ as God. In addition, Logos in the Christian faith affirms a divine 
entity that actively shapes the universe. At the same time, Logos is a crucial Stoic term that affirms a 
rational principle of the cosmos. Logos in Stoic philosophy is regarded as an active force that guides the 
universe. Logos is also a manifestation of orderly energy that impacts existence. Through a descriptive 
qualitative approach, it was found that there is a theological and philosophical meeting point regarding 
the term Logos. This meeting point opens up a space for deep dialogue between the Christian faith and 
Stoic philosophy. This convergence does not obscure the uniqueness of the Christian faith. Rather, it 
converges on Jesus Christ as the fulfillment of divine revelation. This paper offers a dialogical approach 
to the relationship between biblical exegesis and Stoic philosophy. 
 
 
Abstrak. Tulisan ini bertujuan untuk mencari titik temu teologis dan filsafat mengenai Logos melalui 
kajian eksegesis biblikal atas Yohanes 1:1 dalam dialog dengan Filsafat Stoa. Logos adalah konsep teolo-
gis dalam Injil Yohanes. Logos dalam iman Kristen menyoroti keberadaan Yesus Kristus sebelum pencip-
taan dan keterkaitan ontologis Yesus Kristus sebagai Tuhan. Selian itu, Logos dalam iman Kristen mene-
gaskan sebuah entitas ilahi yang berperan aktif dalam membentuk alam semesta. Di saat yang sama, Lo-
gos juga merupakan terminologi krusial dalam filsafat stoa yang menegaskan sebuah prinsip rasional 
kosmos. Logos dalam filsafat stoa diyakini sebagai sebuah kekuatan aktif yang membimbing alam semes-
ta. Logos juga merupakan manifestasi energi yang teratur dan berdampak pada keberadaan. Melalui 
pendekatan kualitatif deskriptif, ditemukan bahwa ada titik temu teologis dan filsafat mengenai istilah 
Logos. Titik temu tersebut membuka sebuah ruang dialogis yang mendalam antara iman Kristen dengan 
filsafat stoa. Titik temu tersebut tidak mengaburkan keunikan iman Kristen. Melainkan titik temu terse-
but mengerucut kepada Yesus Kristus sebagai pemenuhan wahyu ilahi. Tulisan ini menawarkan pende-
katan dialogis antara eksegesis biblika serta filsafat stoa. 
 
Keywords: biblical exegesis; logos; philosophy; stoicism; theology; 

eksegesis biblikal; filsafat; stoa; teologi 
 

DOI: http://dx.doi.org/10. 33991/epigraphe.v9i2.364 
 
 

	

	

 
 
  

   

 Vol 9, No 2, November 2025 (231-243) 
 

 

e-ISSN: 2579-9932  
p-ISSN: 2614-7203  

http://www.stttorsina.ac.id/jurnal/index.php/epigraphe  
 

 
 



 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 232 

 

Pendahuluan 
Logos merupakan sebuah konsep teologis yang terdapat dalam Injil Yohanes. Injil Yohanes 1:1 
memberikan fondasi logos dalam kerangka praeksistensi, keilahian dan inkarnasi Yesus Kristus. 
Sakitey dan Eck menyatakan bahwa bagian Yohanes 1:1 menegaskan bahwa Logos hadir “pada 
mulanya” bersama Allah, menunjukkan prakeberadaan Kristus sebelum pembentukan kosmos. 
Ungkapan “en archei” (pada awalnya) menyinggung kisah penciptaan dalam Kejadian, mene-
kankan bahwa Kristus, dalam peran-Nya sebagai Logos, berfungsi sebagai prinsip kreatif abadi 
yang ada dalam hubungan intim dengan Tuhan.1  Di dalam Yohanes 1:1, Logos dinyatakan telah 
ada semenjak kekekalan. Logos dipersonifikasikan sebagai Yesus Kristus yang pada awalnya su-
dah ada semenjak kekekalan. Yesus Kristus sebagai sang Logos berperan aktif di dalam masa 
penciptaan dalam kitab Kejadian. Hal tersebut diungkapkan oleh Yohanes dengan frasa “en 
archei”. Selain itu, Yohanes menggunakan proprosi “kai theos en ho logos” untuk mengalamat-
kan ‘Logos’ sebagai Tuhan. Verster menyatakan bahwa proposisi “Logos adalah Tuhan” (kai theos 
ēn ho logos) menegaskan keilahian intrinsik Kristus. Logos tidak semata-mata ada dalam perseku-
tuan dengan Tuhan, tetapi juga, pada dasarnya, Tuhan sendiri, mengambil bagian dalam kodrat 
ilahi bersama (homoousion tō patri).2 Melalui proporsi tersebut, Logos yang sudah ada dari keke-
kalan memiliki kodrat ontologis yang sama dengan Tuhan. Yesus Kristus sebagai sang Logos ialah 
Allah yang ada dalam persekutuan trinitas dengan Bapa dan Roh Kudus dalam satu keesaan. 
Dengan demikian, Logos dalam injil Yohanes memberikan sebuah dasar teologis yang kuat me-
ngenai Yesus Kristus dalam praeksistensi-Nya, keilahianNya dan inkaransi-Nya di dunia ini. 

Di satu sisi, ‘logos’ juga merupakan sebuah terminologi kunci dalam filsafat Yunani klasik. 
Secara khusus, filsafat Yunani Klasik yaitu filsafat Stoa memandang ‘logos’ sebagai prinsip rasio-
nal kosmos. Terminologi logos memiliki kekayaan intepretasi dan konotasi dalam perspektif Yu-
nani kuno. Apostolopoulou menyatakan bahwa dalam tradisi filsafat dan linguistik Yunani kuno 
yang kaya dan beragam, istilah “logos” mencakup berbagai interpretasi dan konotasi, yang men-
cakup tetapi tidak terbatas pada konsep “pengertian,” yang menunjukkan bentuk pemahaman 
atau persepsi, “rasio,” mengacu pada proses penalaran di balik pemikiran logis, “kata,” seperti 
dalam unit dasar bahasa dan komunikasi, “prinsip,” yang menandakan kebenaran atau proposisi 
dasar, dan akhirnya “hukum,” mewakili aturan atau norma yang ditetapkan yang mengatur peri-
laku dan pemikiran dalam masyarakat.3 Terminologi ‘logos’ dalam perspektif Yunani menawar-
kan rentang linguistik yang berbicara mengenai sebuah “pengertian”, “rasio”, “prinsip” maupun 
“hukum”. Prinsip tersebut berlaku pada konteks penalaran, hukum maupun norma yang meng-
atur perilaku masyarakat. Lebih lanjut lagi, logos dalam perspektif Yunani diejawantahkan seba-
gai prinsip rasional yang memberikan sebuah harmoni dalam kehidupan manusia. Rajiyung me-
negaskan bahwa, logos merupakan prinsip rasional yang mengatur keteraturan dan harmoni di 
tengah perubahan dunia, menjadi dasar keteraturan kosmos dan sumber pengetahuan manusia.4 

 
1 Daniel Sakitey and Ernest van Eck, “The Logos Christology in the Fourth Gospel (Jn 1:1–5, 14): A Soteriological 

Response to an Ewe Cosmic Prayer,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 4 (2023), 
https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8946. 

2 Pieter Verster, “The Divinity of Christ in the Gospel of John,” Pharos Journal of Theology 104, no. 5 (2023), 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.58. 

3 G. Apostolopoulou, “From Ancient Greek Logos to European Rationality,” WISDOM 7, no. 2 (2016): 118–30, 
https://doi.org/10.24234/wisdom.v2i7.144. 

4 Bijuli Rajiyung, “From Mythos to Logos: Pre-Socratic Philosophers and the Birth of Rational Inquiry,” 
International Journal for Multidisciplinary Research 6, no. 3 (2024), https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i03.20465. 



 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 233 

 

Melalui logos, prinsip rasional yang mengatur keteraturan dan harmoni di tengah dunia dapat 
diketahui dan dipelajari. Prinsip tersebut memberikan landasan yang mengikat kosmos serta 
sumber pengetahuan manusia. Landasan tersebut menawarkan sebuah keteraturan kosmos. De-
ngan demikian, istilah ‘logos’ memiliki rentang linguistik yang lebar dalam perihal prinsip rasio-
nal kosmos mapun akal ilai yang menata alam semesta. 

Logos dalam Injil Yohanes serta logos dalam perspektif filsafat stoa memiliki ketersinggungan 
istilah. Ketersinggungan ini dapat membuat ketegangan antara dua keilmuan yang berbeda. Na-
mun, ketersinggungan tersebut juga dapat membuka sebuah potensi dialog. Potensi dialog terse-
but dapat mempertemukan pemahaman teologis Yohanes dan pemikiran filosofis stoa mengenai 
logos. Dalam injil Yohanes, ‘Logos’ diejawantahkan sebagai Pribadi Agung. Rumondor dan 
Saputra menyatakan bahwa dalam Yohanes, Logos adalah pribadi, yaitu Yesus Kristus yang bere-
lasi dengan Allah dan manusia. Sebaliknya, dalam Stoa, logos adalah prinsip rasional impersonal 
yang menjiwai dan menata kosmos, bukan pribadi yang dapat dikenal atau berelasi.5 Injil Yo-
hanes menggunakan istilah ‘logos’ untuk menggambarkan Yesus Kristus secara historis sebagai 
Allah yang berinkarnasi dalam sejarah umat manusia. Di satu sisi, filsafat Stoa menggunakan lo-
gos untuk menegaskan sebuah prinsip rasional. Kedua hal tersebut yaitu Injil Yohanes dan filsa-
fat Stoa memiliki perbedaan penghayatan mengenai istilah logos. Kim menegaskan bahwa Stoa 
menekankan kemandirian moral (self-sufficiency) melalui akal budi dan kebajikan, sedangkan Yo-
hanes menekankan anugerah dan ketergantungan manusia pada Kristus untuk keselamatan.6 Di 
satu sisi, filsafat Stoa dan iman Kristen juga memiliki keselarasan mengenai logos. Djuth menya-
takan bahwa Stoa dan Kekristenan sama-sama menekankan hidup selaras dengan logos, meski 
dasar dan motivasinya berbeda. Ini membuka ruang diskusi tentang etika universal dan sumber 
moralitas.7 Filsafat Stoa dan Kekristenan menekankan hal yang sama mengenai logos. Adanya se-
buah keselarasan kehidupan dengan logos merupakan pertemuan antara kedua disiplin ilmu 
yang berbeda tersebut. Dengan demikian, logos dalam Injil Yohanes dapat bersitegang secara arti 
dengan logos dalam filsafat stoa. Namun demikian, tetap ada potensi dialog yang terbuka luas 
mengenai logos antara kedua disiplin ilmu tersebut. 

 Tulisan ini menawarkan sebuah rumusan masalah yang juga dijawab melalui pemba-
hasan yang komprehensif. Rumusan masalah tersebut ialah bagaimana pemaknaan teologis kon-
sep ‘logos’ dalam Yoahnes 1:1 berdasarkan kajian eksegesis bilbika, bagaimana konsep ‘logos’ da-
lam filsafat Stoa dipahami secara filosofis dan metafisik, serta bagaimana hubungan dialogis an-
tara ‘logos Yohanes’ dan ‘logos Stoa’ dapat ditafsirkan tanpa meniadakan keunikan teologi Kris-
ten. Disatu sisi, tulisan ini juga memiliki tujuan yaitu mendeskripsikan makna logos dalam Yoha-
nes 1:1 secara eksegetis dan teologis, menguraikan pemahaman logos dalam filsafat Stoa secara 
konseptual dan historis, mengonstruksi dialog konseptual antara teologi Yohanes dan filsafat 
Stoa sebagai titik temu antara wahyu dan rasio. Penulis memperhatikan hal tersebut, masih ada 
kesenjangan penelitian (research gap) yang dapat ditelusuri. Kesenjangan tersebut berangkat dari 

 
5 Imanuela Kimberly Rumondor and Felicia Celine Saputra, “Stoicism and Its Influence in the Culture of New 

Testament Theology & Paul’s Writings,” Boanerges: Makarios Education Journal 2 (2025): 158–170. 
6 Sun Wook Kim, “A Study of Differences in the Meaning of the Logos between John and Greek Literature,” 

Biblical Theology Bulletin 55 (2025): 40–51, https://doi.org/10.1177/01461079251317534. 
7 Marianne Djuth, “Ancient and Christian Philosophy in Cassian’s Collationes,” Mayéutica 50, no. 109 (2024): 5–

24, https://doi.org/10.5840/mayeutica2024501091. 
 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2024501091


 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 234 

 

konsep logos dalam kacamata filsafat Stoa secara spesifik8 serta konsep logos dalam perspektif teo-
logi Kristen9. Penulis menyatakan bahwa titik pertemuan konsep logos dalam filsafat Stoa dan 
Teologi Kristen dapat membuka sebuah ruang diskusi tanpa meniadakan keunikan iman Kristen. 
Tulisan ini menawarkan pendekatan dialogis-interdisipliner antara eksegesis biblika dan filsafat 
Stoa. Pendekatan ini tidak hanya menelusuri kemiripan terminologi, tetapi membedakan sub-
stansi teologis Logos sebagai pribadi Ilahi yang inkarnatif, berbanding dengan logos spermatikos, 
Stoa yang impersonal. Dengan demikian, penelitian ini menyajikan model hermeneutika teolo-
gis-filosofis yang menegaskan ‘logos Yohanes’ sebagai puncak integrasi antara wahyu dan rasio-
nalitas. 

Metode  
Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif. Pengumpulan data dilakukan 
melalui studi pustaka dengan Alkitab sebagai sumber primer. Selain itu, penelitian ini memanfa-
atkan sumber-sumber sekunder berupa literatur eksegesis biblika, filsafat, teologi sistematika, 
serta sejarah pemikiran Kristen. Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, penu-
lis melakukan analisis eksegesis biblika dengan kajian linguistik terhadap frasa en archē ēn ho 
Logos dalam Yohanes 1:1. Kedua, penulis menganalisis secara konseptual-filosofis makna meta-
fisis dan kosmologis logos dalam sistem pemikiran Stoa. Selanjutnya, penelitian ini menerapkan 
pendekatan hermeneutika dialogis dengan mempertemukan dua horizon makna, yakni teologis 
dan filosofis, untuk menemukan titik temu konseptual tanpa mengaburkan atau menghilangkan 
keunikan masing-masing tradisi. 

Pembahasan 

Analisis Eksegesis atas Yohanes 1:1 
Yohanes 1:1 memiliki unsur gramatikal yang unik dalam memberikan warna teologis bagi ung-
kapan ‘logos.’ Dalam bahasa Yunani, Yohanes 1:1 bertuliskan Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος 
ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος (En archē ēn ho Logos, kai ho Logos ēn pros ton Theon, kai 
Theos ēn ho Logos.). Struktur kalimat tersebut dapat dipecah menjadi beberapa bagian yang memi-
liki keunikan teologis masing-masing dalam menjelaskan keunikan logos. Frasa pertama yaitu Ἐν 
ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος memberikan sebuah penekanan permulaan dalam hubungannya dengan ‘logos.’ 
Martinez menegaskan bahwa urutan kata dalam bahasa Yunani Kuno cukup fleksibel, tetapi da-
lam frasa ini, urutan "En archē ēn ho Logos" menempatkan frasa preposisional di awal untuk me-
nekankan waktu permulaan, diikuti oleh verba, lalu subjek. Ini berbeda dengan urutan standar 
subjek-verba-objek dalam bahasa Yunani, sehingga menyoroti pentingnya "permulaan" sebagai 
latar waktu eksistensi "Logos".10 Awalan kata Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος menegaskan sebuah awalan 
permulaan yang tidak diketahui. Awalan ini bukanlah sebuah awalan yang dapat diduga kapan 
dimulainya. Awalan ini merupakan penegasan prima kausa terhadap eksistensi logos yang me-
mulai segala sesuatu. Urutan kronologis waktu dimulai dari logos yang tidak berwaktu dan juga 

 
8 Manana Gagoshidze, “Stoicism: History of the Philosophical Concept,” International Scientific Journal ‘The 

Caucasus and the World’, no. 28 (2024): 9–14, https://doi.org/10.52340/isj.2024.28.01. 
9 Yusuf L. M., “Interpretasi Kata Logos dan Theos dalam Yohanes 1:1,” BONAFIDE: Jurnal Teologi dan Pendidikan 

Kristen 1, no. 1 (2020): 23–43, https://doi.org/10.46558/bonafide.v1i1.1. 
10 J. Martínez, “El Logos y la Creación: La Referencia al Logos en el ‘Principio’ de Gén 1,1 Según Filón de 

Alejandría,” Scripta Theologica 15 (2018): 381–419, https://doi.org/10.15581/006.15.2.381-419. 



 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 235 

 

memulai segala sesuatu. Selanjutnya, struktur καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν juga memberikan 
sebuah warna teologis yang unik mengenai unsur logos. 

Yusuf menyatakan bahwa struktur tersebut terdiri dari subjek ("ho Logos"), predikat ("ēn"), 
dan frasa preposisional ("pros ton Theon"). Urutan ini menegaskan bahwa "Logos" (Firman) su-
dah ada dalam hubungan yang sangat erat dengan "Theon" (Allah) sejak permulaan. Secara gra-
matikal, "pros" dengan akusatif dalam konteks ini sering digunakan untuk menunjukkan hu-
bungan pribadi yang erat, bukan sekadar lokasi fisik.11 Dengan demikian, ‘logos’ di dalam Yoha-
nes 1:1 ditegaskan sebagai sebuah pribadi yang berelasi dengan “Theon” (Allah). Frasa tersebut 
menyatakan bahwa hubungan erat antara logos dan Theon sudah terjalin semenjak permulaan. 
Dengan struktur demikian, logos diproyeksikan sebagai pribadi yang berelasi dengan Allah. Ke-
mudian, struktur καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος secara gramatikal menegaskan esensi dari logos itu sendiri. 
Yusuf menyatakan bahwa secara gramatikal, struktur "kai Theos ēn ho Logos" menegaskan bah-
wa "Logos" adalah Allah dalam esensi, bukan sekadar bersifat ilahi atau salah satu dari banyak 
allah, meskipun kata "Theos" tidak memakai artikel. Ini sesuai dengan kaidah sintaksis Yunani 
untuk predikat nominatif tanpa artikel dalam posisi sebelum verba.12 Secara gramatikal, ‘Logos’ 
diproyeksikan sebagai Allah sejati melalui frasa καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος. Logos bukanlah sesuatu 
yang bersifat ilahi. Logos juga bukanlah sesuatu yang bersifat lebih rendah dari “Theon”. Logos 
dalam frasa καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος adalah “Theon” itu sendiri. Hal ini diperkuat melalui kaidah 
sintaksis Yunani dimana predikat nominatif tanpa artikal ada dalam posisi sebelum kata kerja.  

Lebih lanjut lagi, Hendricks menyatakan bahwa konstruksi gramatikal dari “kai Theos ēn ho 
Logos” menempatkan ‘logos’ sebagai Tuhan, namun ketidakhadiran artikel sebelum ‘Theos’ da-
lam beberapa tafsiran membedakan logos dari “ho Theos,” atau Allah Bapa, sambil tetap mene-
gaskan esensi ilahi.13 Logos dibedakan dengan Theon, namun tetap memiliki unsur ontologis yang 
ilahi dan kekal. Tidak ada perbedaan unsur divinitas antara logos dan Theon. Dengan demikian, 
kajian gramatikal kalimat Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ 
λόγος menunjukkan asal muasal logos yang memulai segalanya dan menegaskan unsur divinitas 
logos yang setara dengan “Theon,” namun dibedakan dengan “Theon.” 

Logos di dalam konteks teologi Yohanes memiliki makna yang mendalam. Logos di dalam In-
jil Yohanes ditegaskan sebagai sesuatu yang sudah eksis dan ilahi. Eck menyatakan bahwa kon-
sep logos sebagai praeksisten dan ilahi menyoroti keberadaan logos sebelum penciptaan dan keter-
kaitannya yang intrinsik dengan hakikat ketuhanan.14 Logos bukanlah sebuah ciptaan yang kekal, 
melainkan pencipta yang kekal tersebut. Keberadaan logos sudah ada semenjak kekekalan dan 
logos memiliki divinitas tanpa kompromi. Logos disini terlibat aktif di dalam penciptaan karena 
Logos-lah yang menciptakan segala sesuatu. Selain itu, Logos dalam Injil Yohanes dinyatakan se-
bagai agen penciptaan dan pewahyuan. Forger menegaskan bahwa konsep Logos sebagai agen 
penciptaan dan pewahyuan mengimplikasikan bahwa Logos bukan hanya sekadar firman yang 
diucapkan, melainkan entitas ilahi yang memiliki peran aktif dalam membentuk alam semesta 

 
11 Yusuf L. M., “Interpretasi Kata Logos Dan Theos Dalam Yohanes 1: 1,” Bonafide: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 

Kristen 1, no. 1 (2020): 23–43. 
12 Yusuf. 
13 Gavin Hendricks, “A Derridarean Critique of Logocentrism as Opposed to Textcentrism in John 1v1,” Koers: 

Bulletin for Christian Scholarship 79, no. 1 (2014), https://doi.org/10.4102/koers.v79i1.50. 
14 Daniel Sakitey and Ernest van Eck, “The Logos Christology in the Fourth Gospel (Jn 1:1–5, 14): A 

Soteriological Response to an Ewe Cosmic Prayer,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 4 (2023): 1–6, 
https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8946. 

https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8946


 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 236 

 

dan mengungkapkan kehendak Allah kepada umat manusia.15 Hal tersebut menegaskan bahwa 
Logos merupakan entitas ilahi yang melalui-Nya segala sesuatu diciptakan. Dari Logos dan mela-
lui Logos, alam semesta ini tersebut. Logos juga mengungkapkan sebuah rencana Allah yang mu-
lia kepada umat manusia. Melalui Logos juga, kehendak Allah dapat dikenali di dalam kehidupan 
umat manusia. Selain itu, Logos dalam Injil Yohanes memiliki keunikan khusus yang tidak dapat 
ditemukan di dalam konsep filsafat yang lain. Logos di dalam Injil Yohanes merupakan inkarnasi 
Allah dalam sejarah kehidupan manusia (Yoh. 1:14). Jatmiko menyatakan bahwa Logos sebagai 
inkarnasi Allah menunjukkan keberadaan Logos yang ilahi telah menjadi bagian integral dari pe-
ngalaman manusia, memberikan dimensi baru pada pemahaman tentang interaksi Tuhan de-
ngan ciptaan-Nya sepanjang sejarah.16 Logos adalah Allah yang berinkarnasi di dalam sejarah ke-
hidupan manusia. Allah yang maha misteri dapat dikenali dan berinterkasi di dalam kehidupan 
manusia melalui Logos. Inkarnasi tersebut memberikan sebuah pemahaman mendalam mengenai 
siapa Allah dan relasi Allah dengan ciptaanNya sepanjang sejarah. Oleh karena itu, makna “Lo-
gos” dalam konteks teologi Yohanes berbicara tentang bagaimana Logos sebagai praeksisten yang 
ilahi, agen penciptaan dan inkarnasi Allah dalam sejarah kehidupan manusia. 

Logos di dalam Injil Yohanes memiliki resonansi yang sama dengan tradisi hikmat dalam 
Perjanjian Lama. Tradisi hikmat dalam Perjanjian Lama tersebut dapat ditelusuri di dalam Am-
sal. Amsal menekankan bahwa hikmat merupakan sebuah entitas yang memiliki unsur divinitas. 
Dudzik menjelaskan bahwa penekanan pada hikmat sebagai entitas yang telah ada sebelum pen-
ciptaan, sebagaimana termaktub dalam Amsal 8:22 dan kitab-kitab Hikmat lainnya, mengindi-
kasikan bahwa logos bukan sekadar konsep abstrak, melainkan manifestasi praeksisten dari ke-
ilahian yang berpartisipasi dalam penciptaan alam semesta.17 Melalui Amsal 8:22, logos dielabo-
rasi menjadi sebuah entitas kekal dan bukan hanya sekedar sebuah konsep abstrak belaka. Entitas 
kekal tersebut bersifat preeksisten. Entitas tersebut juga terlibat secara aktif di dalam masa pen-
ciptaan alam semesta. Dengan demikian, logos merupakan entitas nyata yang bersifat praeksisten 
dan terlibat aktif semenjak masa penciptaan. Lebih lanjut lagi, logos dan hikmat dalam tradisi Ya-
hudi berkorelasi satu sama lain. Atkins menegaskan bahwa secara khusus, paralelisme antara lo-
gos dalam Injil Yohanes dan sophia (hikmat) dalam tradisi sapiential Yahudi, di mana hikmat ha-
dir bersama Allah sebelum atau pada saat penciptaan, telah banyak diakui dan menjadi dasar in-
terpretasi banyak terjemahan Injil Yohanes 1:1b.18 Logos dan sophia (hikmat) merupakan entitas 
yang berparalel. Hikmat ada bersama Allah dan hikmat tersebut juga praeksisten. Perspektif ter-
sebut memiliki pengakuan yang valid dimana perspektif tersebut menjadi lensa dalam memper-
hatikan Injil Yohanes terutama Yohanes 1:1b. Dengan demikian, logos dan hikmat memiliki kesa-
maan mengenai penjelasan eksisten dan divinitasnya. Kemudian, istilah logos dipersonifikasikan 
sebagai Mesias. Yoon menyatakan bahwa istilah λóγος dalam Perjanjian Baru merupakan kata 
yang sangat penting karena merujuk pada Mesias, Yesus Kristus, yang dinubuatkan dalam Per-
janjian Lama.19 Logos diproyeksikan sebagai Mesias yaitu Yesus Kristus. Logos bukan lagi sekedar 

 
15 Deborah Forger, “Divine Embodiment in Jewish Antiquity: Rediscovering the Jewishness of John’s Incarnate 

Christ” (PhD diss., University of Michigan, 2017). 
16 Bakhoh Jatmiko, “Inkarnasi sebagai Penyataan Allah (Eksegesis 1 Yohanes 1:1–4),” Sanctum Domine: Jurnal 

Teologi 1, no. 2 (2020): 108–20, https://doi.org/10.46495/sdjt.v1i2.60. 
17 Pavel Dudzik, “Prov 8:22ff in Early Christian Statements on the Relation of Origin of the Son from the 

Father,” AUC Theologica 12, no. 1 (2022): 103–25, https://doi.org/10.14712/23363398.2022.20. 
18 Christopher S. Atkins, “Rethinking John 1:1,” Novum Testamentum 63, no. 1 (2020): 44–62, 

https://doi.org/10.1163/15685365-12341691. 
19 Seok-Il Yoon, “The Meaning of the Logos in John 1:1–18” (PhD diss., Liberty University, 2008). 



 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 237 

 

preeksisten dan terlibat di dalam penciptaan alam semesta. Logos kemudian berinkarnasi di da-
lam kehidupan umat manusia. Inkarnasi sang Logos tersebut menjadikan nubuatan Perjanjian La-
ma tergenapi secara definitif. Dengan demikian, konsep logos memiliki hubungan yang erat de-
ngan tradisi hikmat dalam Perjanjian Lama yang menemukan pemenuhannya kepada Yesus 
Kristus. 

Konsep Logos dalam Filsafat Stoa 
Konsep logos dapat ditelusuri dalam perspektif filsafat Stoa. Logos memiliki latar belakang histo-
ris dan epistemologis yang unik di dalam filsafat stoa. Logos dalam perspektif Stoa diindikasikan 
sebagai sebuah prinsip rasional, imanen dan kosmik. Nielsen menyatakan bahwa dalam konteks 
Stoik, logos diyakini sebagai kekuatan aktif yang menjiwai dan membimbing seluruh alam semes-
ta, memanifestasikan dirinya sebagai energi yang teratur dan mempertahankan keberadaan.20 
Filsafat Stoa menegaskan bahwa logos merupakan sebuah active force yang terdapat di alam se-
mesta. Active Force tersebut memberikan sebuah tuntutan di alam semesta ini. Tuntutan tersebut 
mencapai keteraturannya karena kekuatan aktif tersebut membuat keberadaan ini menjadi nyata 
dan jelas. Tuntunan logos sebagai kekuatan aktif sangat teratur dan keteraturan tersebut mem-
buat alam semesta dan seluruh keberadaannya menjadi teratur.  

Selain itu, filsafat Stoa mengenal sebuah konsep logos sebagai benih rasional yang tersebar di 
alam semesta. Konsep tersebut disebut logos spermatikos. Ierodiakonou menyatakan bahwa, da-
lam epistemologi Stoa, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki bagian dari logos 
spermatikos, sehingga mampu berpikir rasional dan memahami tatanan alam. Pengetahuan diper-
oleh dengan mengembangkan potensi rasional yang sudah tertanam dalam jiwa manusia, sejalan 
dengan prinsip-prinsip universal yang mengatur kosmos.21  

Dalam perspektif Stoa, logos dan manusia memiliki irisan eksistensial. Manusia merupakan 
bagian dari logos dimana manusia memiliki kemampuan kognitif. Kemampuan kognitif tersebut 
digunakan untuk mengerti tatanan alam. Kemampuan kognitif tersebut tertanam erat di dalam 
jiwa manusia. Selanjutnya, konsep logos dalam perspektif filsafat Stoa memiliki implikasi etis. Im-
plikasi etis tersebut menciptakan sebuah keselarasan hidup dengan logos sebagai hidup yang se-
suai dengan alam. Gagoshidze menyatakan bahwa stoik menekankan bahwa manusia, sebagai 
makhluk rasional, adalah bagian dari alam dan memiliki kemampuan untuk memahami serta 
mengikuti tatanan rasional kosmos. Pengetahuan diperoleh melalui proses kognitif yang meng-
hubungkan persepsi inderawi dengan penalaran rasional, sehingga manusia dapat mengenali 
hukum alam dan bertindak sesuai dengannya.22  

Logos dalam perspektif stoa membuat manusia memiliki kemampuan untuk melakukan tin-
dakan kontemplatif dalam merespon eksistensinya di dalam dunia ini. Tindakan kontemplatif 
tersebut muncul karena adanya pengetahuan melalui proses kognitif. Pengetahuan tersebut 
membuat manusia dapat hidup selaras dengan alam. Oleh karena itu, logos dalam filsafat Stoa 
memiliki latar belakang historis dan epistemologis yang jelas. Logos dalam filsafat Stoa merupa-
kan prinsip rasional, imanen dan kosmik yang tersebut di alam semesta dan memberikan impli-
kasi etis dalam kehidupan manusia.  

 
20 Jesper Nielsen, Den Johannæiske Konflikt Mellem Filosofisk Progression Og Teologisk Tradition (Denmark: Research 

Portal Denmark, 2023), 473. 
21 Katerina Ierodiakonou, “Intuitions in Stoic Philosophy,” British Journal for the History of Philosophy 31 (2022): 

614–29, https://doi.org/10.1080/09608788.2022.2028599. 
22 Gagoshidze, “Stoicism - History of the Philosophical Concept.” 



 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 238 

 

Terminologi antara ‘logos Stoa’ dan ‘logos Yohanes’ perlu diperhatikan dengan seksama. Lo-
gos Stoa merupakan sebuah prinsip yang berbeda dengan logos Yohanes. Logos Stoa merupakan 
prinsip rasional di dalam alam semesta. Bucheli menyatakan bahwa dalam Stoisisme, logos meru-
pakan prinsip rasional, imanen, dan kosmik yang menata serta menjiwai seluruh alam semesta. 
Logos dipahami sebagai hukum alam yang universal, impersonal, dan menjadi sumber keteratur-
an, perkembangan, serta hukum moral kosmik. Logos Stoa tidak bersifat personal, melainkan ke-
kuatan rasional yang meresapi segala sesuatu.23 Logos Stoa menjiwai seluruh alam semesta de-
ngan prinsip rasionalnya. Logos Stoa menyatakan sebuah keteraturan hukum alam yang bersifat 
universal. Hukum moral kosmik dan keteraturan alam semesta muncul dari logos tersebut. Logos 
Stoa hanya bersifat kekuatan rasional non personal. Di satu sisi, logos Yohanes memiliki keunikan 
tersendiri. Eck menyatakan bahwa dalam Injil Yohanes, Logos diidentifikasi secara personal de-
ngan Yesus Kristus. Logos bukan sekadar prinsip abstrak, melainkan pribadi ilahi yang “menjadi 
daging” (inkarnasi) dan setara dengan Allah. Yohanes menekankan aspek relasional, soteriologis 
(penyelamatan), dan Kristologis dari Logos, yang berbeda secara radikal dari konsep Stoa.24 Logos 
Yohanes menyatakan sebuah kejelasan yang tegas di dalam sejarah kehidupan manusia. Logos 
Yohanes bukan hanya sekedar kekuatan abstrak yang mengatur alam semesta. Logos Yohanes 
membawa semua prinsip Logos Stoa namun mengelevasikannya di dalam pribadi Yesus Kristus. 
Logos Yohanes menekankan pribadi ilahi yang setara secara ontologis dengan Allah. Kesetaraan 
tersebut kemudian berinkarnasi dalam pribadi Yesus Kristus di sejarah kehidupan manusia. Oleh 
karena itu, ‘logos Stoa’ dan ‘logos Yohanes’ memiliki perbedaan yang radikal. Logos Stoa hanya 
berhenti di sebuah prinsip abstrak, logos Yohanes mengelevasikan konsep logos Stoa dan menye-
matkannya di dalam pribadi Yesus Kirstus.  

Dialog Teologis-Filosofis antara Yohanes dan Stoa 
Dalam konsep teologi Yohanes dan Stoa dapat dilihat terminologi “Logos”, terdapat bentangan 
dialog secara teologis dan filosofis. Logos di dalam filsafat stoa dipahami sebagai sebuah kuasa 
yang mengatur semua dan segala sesuatu. Zeyl menyatakan bahwa dalam filsafat Stoa, logos ada-
lah prinsip rasional dan hukum alam yang menata serta menembus seluruh kosmos. Logos dipa-
hami sebagai "rasio ilahi" atau "hukum universal" yang mengatur segala sesuatu, bahkan sering 
diidentifikasi dengan ide ilahi yang imanen dalam alam semesta. Logos adalah sumber ketera-
turan, pengetahuan, dan hukum moral yang berlaku universal.25 Melalui perspektif stoa, Logos 
secara filosofis dielaborasikan sebagai sebuah pemikiran universal secara abstrak yang mengatur 
seluruh kosmos ini. Pemikiran abstrak ini memiliki sisi ilahi.  

Melalui logos, semua hal di dalam kosmos ini mengalami keberaturan yang signifikan. Ke-
beraturan tersebut mendatangkan pengetahuan serta hukum moral. Pengetahuan dan hukum 
moral tersebut berlaku secara universal. Di saat yang sama, logos dalam filsafat stoa memiliki 
unsur teologis karena sering diidentifikasikan dengan ide ilahi yang bersifat imanen. Dengan ka-
ta lain, filsafat stoa secara filosifis-teologis mengejawantahkan logos sebagai sebuah rasio/ide ila-
hi yang dari dirinya sendiri muncul keberaturan yang hakiki di dalam seluruh kosmos ini. Selan-
jutnya, Yohanes juga mengadopsi istilah logos dalam konteks penciptaan. Tampilang menya-

 
23 Camilo Osejo-Bucheli, “Narrative Compilation of the Concept ‘Logos’ in Western Philosophical and 

Mythological Traditions,” 2020. 
24 Sakitey and Eck, “The Logos Christology in the Fourth Gospel.” 
25 Donald J. Zeyl, “Divine Causal Agency in Classical Greek Philosophy,” in Philosophical Essays on Divine 

Causation (London: Routledge, 2021), 14–31, https://doi.org/10.4324/9780429320767-2. 



 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 239 

 

takan bahwa Injil Yohanes mengadopsi istilah logos untuk menyatakan prinsip rasional dan kre-
atif yang menjadi dasar penciptaan alam semesta.26 Dalam Injil Yohanes, logos merupakan prin-
sip kreatif yang terlibat dalam penciptaan alam semesta. Logos merupakan dasar dari segala 
yang ada di alam semesta ini. Oleh karena itu, Injil Yohanes dan filsafat stoa memiliki persamaan 
terminologis yang sama yaitu sebuah prinsip ilahi yang terlibat dalam penciptaan alam semesta 
dan membawa kosmos menuju keberaturan yang absolut. 

Namun, disamping persamaan tersebut terletak beberapa perbedaan mengenai logos dalam 
filsafat stoa dan juga Injil Yohanes. Injil Yohanes mengelaborasikan konsep Logos menjadi se-
sosok pribadi ilahi yang inkarnatif, relasional dan soteriologis. Belay dan Barbour menyatakan 
bahwa konsep Logos dalam tradisi Kristen tidak hanya mencakup gagasan teologis, tetapi juga 
menyentuh aspek pandangan dunia Kristen secara menyeluruh, di mana Kristus menjadi pusat-
nya.27 Injil Yohanes menjelaskan logos tidak hanya sekedar tentang rasio ilahi saja. Namun, Yoha-
nes mengelevasi konsep logos menjadi sesosok pribadi yaitu Yesus Kristus. Pribadi tersebut me-
miliki unsur divinitas yang sama seperti Allah. Secara inkarnatif, Yesus Kristus merupakan logos 
tersebut yang menjalankan proyek soteriologi.  

Lebih lanjut, Yohanes mewujudkan konsep ‘logos’ secara personal. Zeyl menyatakan bahwa 
logos Yohanes, yang mendalam tertanam dalam pemikiran Helenistik sebagai prinsip kebijaksa-
naan ilahi, menjadi “Firman yang menjadi daging,” menandakan perkembangan teologis yang 
mendalam di mana kebijaksanaan ilahi diwujudkan dalam Kristus.28 Logos tidak hanya sekedar 
konsep pemikiran Helenistik yang berhenti pada kebijaksanaan ilahi semata. Melainkan, logos 
terelevasi menjadi daging yaitu berinkarnasi menjadi manusia sejarah. Hal tersebut menunjukan 
sebuah progress teologis dimana rasio ilahi bukan hanya sekedar prinsip abstrak, melainkan, 
konsep logos tersebut mewujud kepada pribadi Yesus Kristus. Di satu sisi, logos stoa berbeda 
konsep dengan logos Injil Yohanes.  

Logos Stoa merupakan prinsip impersonal, rasional dan imanen dalam kosmos. Gagoshidze 
menyatakan bahwa logos dalam Stoa bukanlah pribadi atau dewa yang terpisah, melainkan prin-
sip universal yang tidak memiliki kehendak atau kepribadian seperti manusia. Logos adalah hu-
kum rasional yang berlaku secara objektif dan tidak memihak di seluruh alam.29 Di satu sisi, 
Kostara menyatakan bahwa logos adalah sumber keteraturan, hukum alam, dan rasionalitas. Se-
gala sesuatu di alam semesta, termasuk manusia, tunduk pada tatanan dan hukum yang ditetap-
kan oleh logos. Logos adalah "akal budi" atau "rasio" yang menjadi dasar segala proses dan peru-
bahan di alam.30 Logos dalam stoa hanya berhenti pada sebuah konsep abstrak yaitu akal bu-
di/rasio yang mengatur seluruh alam semesta. Logos Stoa bersifat netral dan tidak memihak. De-
ngan demikian, perbedaan logos Stoa dan Injil Yohanes ada pada perwujudan logos tersebut da-
lam sejarah kehidupan manusia. Logos Stoa hanya berhenti pada akal budi ilahi yang bersifat ab-
strak, namun logos Injil Yohanes merupakan perwujudan Allah yang berinkarnasi dalam kehi-
dupan manusia melalui Yesus Kristus.  

 
26 Risno Tampilang, “The Power of Logos in Human Rationality and Its Relevance in the Modern Era of 

Science,” Kamasean: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024): 95–112, https://doi.org/10.34307/kamasean.v5i2.315. 
27 Yosep Belay and Ian G. Barbour, “Rekonstruksi Kristologi Logos Menjawab Tantangan Dekonstruksi Terma 

Logosentrisme,” Swarthmore College Works 2, no. 1 (2022): 29–45, https://doi.org/10.54592/jct.v2i1.37. 
28 Zeyl, “Divine Causal Agency in Classical Greek Philosophy.” 
29 Gagoshidze, “Stoicism - History of the Philosophical Concept.” 
30 Spyridoula G. Kostara, “The Potential of the Human Soul towards a Life in Harmony with Nature and 

Logos,” Psychology 12, no. 8 (2021): 1246–1258, https://doi.org/10.4236/psych.2021.128078. 



 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 240 

 

Terdapat sebuah sintesis teologis antara logos Yohanes dalam perspektif helenistik. Logos Yo-
hanes menggenapi rasionalitas Yunani dengan wahyu ilahi dan bukan meniadakan filsafat. Logos 
Yohanes justru menyempurnakan filsafat dan perwujudannya di dalam Yesus Kristus. Sabotsy 
berpendapat bahwa Yohanes menggunakan istilah "Logos" yang sudah dikenal dalam filsafat 
Yunani sebagai prinsip rasional yang mengatur kosmos. Namun, Yohanes memberikan makna 
baru. Logos bukan sekadar prinsip impersonal, melainkan pribadi ilahi yang menjadi manusia 
dalam diri Yesus Kristus.31 Yohanes menterjemahkan ulang konsep logos yang sudah dikenal da-
lam filsafat Yunani. Yohanes tidak menghapus makna ‘logos’ yang memiliki konsep keberaturan 
di dalam alam semesta. Namun, Yohanes memberikan sebuah makna baru dimana kuasa univer-
sal tersebut merupakan pribadi ilahi yang berinkarnasi menjadi manusia. Selain itu, Yohanes me-
lakukan integrasi teologis filosofis konsep logos stoa. Purwonugroho menyatakan bahwa Yo-
hanes tidak menolak rasionalitas Yunani, tetapi mengintegrasikannya ke dalam wahyu ilahi. Lo-
gos tetap menjadi prinsip rasionalitas dan keteraturan, namun kini dipahami sebagai Firman 
yang berinkarnasi, sumber pengetahuan, moralitas, dan kehidupan.32 Yohanes tetap memegang 
prinsip rasionalitas Yunani mengenai keteraturan dalam kaitannya dengan logos. Namun, Yoha-
nes melakukan integrasi teologis dan historis. Integrasi teologis tersebut ialah, logos yang berupa 
keteraturan ilahi ialah pribadi yang menciptakan alam semesta ini. Intergrasi historis tersebut ia-
lah, logos menjadi daging yaitu Yesus Kristus yang tercatat pada sejarah kehidupan manusia. Le-
bih lanjut lagi, logos merupakan puncak darii pencarian filsafat Yunani. Pellegrin menyatakan 
bahwa dalam Kristus, logos menjadi puncak dan pemenuhan pencarian filsafat Yunani akan mak-
na dan keteraturan. Rasionalitas manusia dan filsafat menemukan kepenuhannya dalam wahyu 
ilahi, di mana akal budi dan iman tidak dipertentangkan, melainkan saling melengkapi.33  Kristus 
merupakan puncak dari makna keteraturan itu sendiri. Melalui Yesus Kristus, rasionalitas dan 
filsafat bertemu untuk melengkapi satu sama lain. Oleh karena itu, konsep logos dalam Yohanes 
merupakan penggenapan rasionalitas Yunani dengan pribadi illahi yang berpuncak pada pribadi 
Yesus Kristus itu sendiri. 

Refleksi Konseptual: Logos sebagai Titik Temu Teologi dan Filsafat 
Logos sebagai titik temu teologi dan filsafat memberikan sebuah refleksi akademis yang kompre-
hensif. Logos menjadi sebuah kategori interdisipliner yang membuka kemungkinan pertemuan 
antara teologi dan filsafat. Logos menjadi sebuah titik bersama antara dua disiplin ilmu tersebut. 
Williams menyatakan bahwa Logos berfungsi sebagai “common ground” yang memungkinkan 
dialog antara pemikiran rasional-filosofis dan wahyu teologis. Dalam sejarah, logos menjadi “lem 
perekat” yang mempertemukan diskursus filsafat Yunani, Yudaisme Helenistik, dan teologi Kris-
ten.34 Dengan demikian, logos membuka ruang dialogis antara pemikiran filosofis dan teologis. 
Logos membuka sekat antara filsafat dan teologis. Tidak ada lagi ruang hampa antara filsafat Yu-
nani dan teologis Kristen. Logos menjadi perekat antar keduanya itu.  

 
31 Francisco Sabotsy, “Being Christian on the Condition of the Relationship with God through the Incarnate 

Logos,” OALib 11, no. 3 (2024): 1–13, https://doi.org/10.4236/oalib.1111170. 
32 Daniel Pesah Purwonugroho, “Eksplorasi Ontologis dan Epistemologis Logos dalam Yohanes 1:1,” Philoxenia 

3, no. 2 (2025): 78–94, https://doi.org/10.59376/philo.v3i2.45. 
33 Tyler Pellegrin, “Logos Reading: Theological Exegesis of Ratzinger, Justin Martyr, and Irenaeus,” The 

Downside Review 143 (2025): 3–20, https://doi.org/10.1177/00125806251321768. 
34 Daniel H. Williams, “The Career of the Logos: A Brief Biography,” Philosophies 1, no. 3 (2016): 209–19, 

https://doi.org/10.3390/philosophies1030209. 



 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 241 

 

Di satu sisi, Logos bukan hanya sekedar ide rasional dalam perspektif Kristen. Logos dalam 
persepktif Kristen menekankan Pribadi agung yang menyatakan diri sepanjang sejarah manusia. 
Logos di dalam Injil Yohanes memberikan statement teologis tentang Allah yang berpribadi. 
Yusuf menyatakan bahwa Injil Yohanes menegaskan bahwa Logos adalah Allah yang berpribadi, 
yang "menjadi manusia" (Yoh. 1:14). Logos bukan sekadar rasio atau hukum alam, melainkan Pri-
badi yang hidup, yang hadir dan berelasi dengan manusia. Melalui inkarnasi, Logos (Yesus Kris-
tus) menyatakan Allah secara konkret dalam sejarah, sehingga manusia dapat mengenal Allah 
secara personal, bukan hanya secara intelektual atau filosofis.35 Injil Yohanes mengeksplorasi 
konsep logos secara teologis juga historis. Konsep logos di dalam Injil Yohanes tidak sekedar men-
jelaskan rasio atau hukum alam semata. Konsep logos dalam Injil Yohanes menegaskan Pribadi 
historis yang hidup yaitu Yesus Kristus. Yesus Kristus adalah sang Logos yang berinkarnasi men-
jadi manusia.  

Dengan demikian, Injil Yohanes mengelaborasikan konsep logos sebagai tokoh historis seba-
gai penanda interaksi Allah dengan manusia. Dalam perspektif filosofis, logis merupakan tanda 
dari keteraturan dan rasionalitas alam semesta. Apostolopoulou menyatakan bahwa logos dalam 
filsafat Yunani menjadi simbol keteraturan dan rasionalitas karena: menjelaskan keteraturan dan 
hukum alam yang dapat dipahami oleh akal manusia, menjadi dasar bagi pengetahuan ilmiah 
dan filsafat, karena dunia dianggap rasional dan terstruktur, menghubungkan antara tatanan 
kosmos dan kemampuan rasional manusia, sehingga manusia dapat memahami dan hidup sela-
ras dengan alam.36 Melalui logos secara filosofis, keteraturan di dalam dunia dapat dikenali dan 
dipahami oleh manusia. Keteraturan abstrak tersebut kemudian menjadi fondasi kuat ilmu pe-
ngetahuan. Selain itu, keteraturan abstrak yang menjagai alam semesta tersebut juga menjadi da-
sar bagi ilnu filsafat.  

Di satu sisi, logos juga memberikan sintesis paradigma wahyu rasional yang menyatakan diri 
secara ilahi. Cunha dan Neves menegaskan bahwa paradigma logos dalam Yohanes memper-
temukan teologi dan filsafat: rasio manusia tidak dihapus, tetapi dipenuhi dan disempurnakan 
dalam penyataan ilahi melalui Kristus, sehingga membuka ruang dialog dan integrasi penge-
tahuan lintas disiplin. Logos Yohanes memungkinkan dialog antara filsafat, teologi, dan bahkan 
ilmu pengetahuan modern. Rasionalitas manusia dipandang sebagai partisipasi dalam kebijak-
sanaan ilahi, dan kemajuan pengetahuan ilmiah dapat dipahami sebagai bagian dari pencarian 
akan Logos yang sama.37 Sintesis tersebut dapat mempertemukan ilmi pengetahuan modern, fil-
safat dan teologi. Melalui sintesis tersebut manusia ditantang untuk memajukan pengetahuan il-
miah yang berangkat dari pencarian logos yang sama. 

Kesimpulan 
Konsep logos di dalam Yohanes 1 memberikan dasar teologis yang menyatakan praeksistensi, ke-
ilahian dan inkarnasi Yesus. Di satu sisi, istilah logos juga memberikan pengertian signifikan da-
lam filsafat Yunani klasik khususnya Stoa. Logos dalam Yohanes 1 secara eksegesis bahwa logos 
sudah ada sebelum penciptaan sebagai sang Firman yaitu entitas illahi. Sang Firman tersebut ke-
mudian menjadi bagian integral dalam kehidupan manusia secara historis. Di satu sisi, logos da-

 
35 Yusuf, “Interpretasi Kata Logos Dan Theos Dalam Yohanes 1: 1.” 
36 Apostolopoulou, “From Ancient Greek Logos to European Rationality.” 
37 Ariadini Silva Da Cunha and Michelle Morton Figueiredo Neves, “O Logos Segundo o Pensamento de Joseph 

Ariadini Silva da Cunha and Michelle Morton Figueiredo Neves, “O Logos Segundo o Pensamento de Joseph 
Ratzinger/Bento XVI,” Coletânea 20, no. 39 (2021), https://doi.org/10.31607/coletanea-v20i39-2021-2. 



 
 

D. P. Purwonugroho, L. B. Pranatha: Logos sebagai Titik Temu... 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 242 

 

lam filsafat stoa menjelaskan hal yang hampir sama. Logos diejawantahkan sebagai sebuah keku-
atan aktif yang membimbing seluruh alam semesta. Konsep logos dalam Injil Yohanes dan filsafat 
Stoa saling beririsan membuka ruang dialogis. Irisan tersebut mempertemukan teologi dan filsa-
fat. Irisan tersebut membawa paradigma manusia dalam partisipasinya untuk memajukan pe-
ngetahuan ilmiah. Kemudian, irisan tersebut membawa manusia untuk mencari logos yang sa-
ma. Pada akhirnya, konsep logos dalam Injil Yohanes menggenapi rasionalitas Yunani tanpa ber-
maksud meniadakan filsafat. Kesempurnaan realitas tersebut terdapat di dalam Yesus Kristus se-
bagai wahyu ilahi yang mewujud di dalam kehidupan sejarah umat manusia. 

Referensi 
Apostolopoulou, G. “From Ancient Greek Logos to European Rationality.” WISDOM 7, no. 2 

(2016): 118–30. https://doi.org/10.24234/wisdom.v2i7.144. 
Atkins, Christopher S. “Rethinking John 1:1.” Novum Testamentum 63, no. 1 (2020): 44–62. 

https://doi.org/10.1163/15685365-12341691. 
Belay, Yosep, and Ian G. Barbour. “Rekonstruksi Kristologi Logos Menjawab Tantangan 

Dekonstruksi Terma Logosentrisme.” Swarthmore College Works 2, no. 1 (2022): 29–45. 
https://doi.org/10.54592/jct.v2i1.37. 

Djuth, Marianne. “Ancient and Christian Philosophy in Cassian’s Collationes.” Mayéutica 50, no. 
109 (2024): 5–24. https://doi.org/10.5840/mayeutica2024501091. 

Dudzik, Pavel. “Prov 8:22ff in Early Christian Statements on the Relation of Origin of the Son 
from the Father.” AUC Theologica 12, no. 1 (2022): 103–25. 
https://doi.org/10.14712/23363398.2022.20. 

Forger, Deborah. Divine Embodiment in Jewish Antiquity: Rediscovering the Jewishness of John’s 
Incarnate Christ. PhD diss., University of Michigan, 2017. 

Gagoshidze, Manana. “Stoicism: History of the Philosophical Concept.” International Scientific 
Journal “The Caucasus and the World”, no. 28 (2024): 9–14. 
https://doi.org/10.52340/isj.2024.28.01. 

Hendricks, Gavin. “A Derridarean Critique of Logocentrism as Opposed to Textcentrism in 
John 1v1.” Koers: Bulletin for Christian Scholarship 79, no. 1 (2014). 
https://doi.org/10.4102/koers.v79i1.50. 

Ierodiakonou, K. “Intuitions in Stoic Philosophy.” British Journal for the History of Philosophy 31 
(2022): 614–29. https://doi.org/10.1080/09608788.2022.2028599. 

Jatmiko, Bakhoh. “Inkarnasi sebagai Penyataan Allah (Eksegesis 1 Yohanes 1:1–4).” Sanctum 
Domine: Jurnal Teologi 1, no. 2 (2020): 108–20. https://doi.org/10.46495/sdjt.v1i2.60. 

Kim, Sun Wook. “A Study of Differences in the Meaning of the Logos between John and Greek 
Literature.” Biblical Theology Bulletin 55 (2025): 40–51. 
https://doi.org/10.1177/01461079251317534. 

Kostara, Spyridoula G. “The Potential of the Human Soul towards a Life in Harmony with 
Nature and Logos.” Psychology 12, no. 8 (2021): 1246–58. 
https://doi.org/10.4236/psych.2021.128078. 

Martínez, J. “El Logos y la Creación: La Referencia al Logos en el ‘Principio’ de Gén 1,1 Según 
Filón de Alejandría.” Scripta Theologica 15 (2018): 381–419. 
https://doi.org/10.15581/006.15.2.381-419. 

Nielsen, Jesper. Den Johannæiske Konflikt Mellem Filosofisk Progression Og Teologisk Tradition. 
Denmark: Research Portal Denmark, 2023. 

Osejo-Bucheli, Camilo. “Narrative Compilation of the Concept ‘Logos’ in Western Philosophical 
and Mythological Traditions.” 2020. 

Pellegrin, Tyler. “Logos Reading: Theological Exegesis of Ratzinger, Justin Martyr, and 

https://doi.org/10.24234/wisdom.v2i7.144
https://doi.org/10.1163/15685365-12341691
https://doi.org/10.54592/jct.v2i1.37
https://doi.org/10.5840/mayeutica2024501091
https://doi.org/10.14712/23363398.2022.20
https://doi.org/10.52340/isj.2024.28.01
https://doi.org/10.4102/koers.v79i1.50
https://doi.org/10.1080/09608788.2022.2028599
https://doi.org/10.46495/sdjt.v1i2.60
https://doi.org/10.1177/01461079251317534
https://doi.org/10.4236/psych.2021.128078
https://doi.org/10.15581/006.15.2.381-419


 

 

 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 243 

 

Irenaeus.” The Downside Review 143 (2025): 3–20. https://doi.org/10.1177/00125806251321768. 
Purwonugroho, Daniel Pesah. “Eksplorasi Ontologis dan Epistemologis Logos dalam Yohanes 

1:1.” Philoxenia 3, no. 2 (2025): 78–94. https://doi.org/10.59376/philo.v3i2.45. 
Rajiyung, Bijuli. “From Mythos to Logos: Pre-Socratic Philosophers and the Birth of Rational 

Inquiry.” International Journal for Multidisciplinary Research 6, no. 3 (2024). 
https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i03.20465. 

Rumondor, Imanuela Kimberly, and Felicia Celine Saputra. “Stoicism and Its Influence in the 
Culture of New Testament Theology & Paul’s Writings.” Boanerges: Makarios Education 
Journal 2 (2025): 158–70. 

Sabotsy, Francisco. “Being Christian on the Condition of the Relationship with God through the 
Incarnate Logos.” OALib 11, no. 3 (2024): 1–13. https://doi.org/10.4236/oalib.1111170. 

Sakitey, Daniel, and Ernest van Eck. “The Logos Christology in the Fourth Gospel (Jn 1:1–5, 14): 
A Soteriological Response to an Ewe Cosmic Prayer.” HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies 79, no. 4 (2023). https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8946. 

Tampilang, Risno. “The Power of Logos in Human Rationality and Its Relevance in the Modern 
Era of Science.” Kamasean: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 2 (2024): 95–112. 
https://doi.org/10.34307/kamasean.v5i2.315. 

Verster, Pieter. “The Divinity of Christ in the Gospel of John.” Pharos Journal of Theology 104, no. 
5 (2023). https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.58. 

Williams, Daniel H. “The Career of the Logos: A Brief Biography.” Philosophies 1, no. 3 (2016): 
209–19. https://doi.org/10.3390/philosophies1030209. 

Yoon, Seok-Il. The Meaning of the Logos in John 1:1–18. PhD diss., Liberty University, 2008. 
Yusuf, L. M. “Interpretasi Kata Logos dan Theos dalam Yohanes 1:1.” BONAFIDE: Jurnal Teologi 

dan Pendidikan Kristen 1, no. 1 (2020): 23–43. https://doi.org/10.46558/bonafide.v1i1.1. 
Zeyl, Donald J. “Divine Causal Agency in Classical Greek Philosophy.” In Philosophical Essays on 

Divine Causation, 14–31. London: Routledge, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429320767-2. 
 

https://doi.org/10.1177/00125806251321768
https://doi.org/10.59376/philo.v3i2.45
https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i03.20465
https://doi.org/10.4236/oalib.1111170
https://doi.org/10.4102/hts.v79i4.8946
https://doi.org/10.34307/kamasean.v5i2.315
https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.58
https://doi.org/10.3390/philosophies1030209
https://doi.org/10.46558/bonafide.v1i1.1
https://doi.org/10.4324/9780429320767-2

