
Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 244 

 

 

 

Kasih yang Tidak Menyimpan Kesalahan: Implikasi Teologis 
terhadap Rekonsiliasi Gereja di Era Masa Kini 

	

Sugito 
Sekolah Tinggi Teologi Baptis Indonesia, Semarang 

Correspondence: sugito@stbi.ac.id 
 

 

Abstract. Love is the core of Christian theology, serving not only as a Christian teaching but also as the 
ethical and practical foundation of church life. However, in today's church, the concept of love often loses 
meaning, especially when the church faces internal conflicts. The tension between the teaching of love 
that does not hold grudges and church practices that tend to perpetuate conflict reveals theological issues 
that have not been adequately addressed. The phenomenon of church divisions and conflicts exacerbated 
by digital culture shows that churches often find it difficult to live out reconciliation rooted in Christian 
love. This study aims to analyse the theological implications of the concept of love that does not hold 
grudges on the practice of church reconciliation in the present era. The research method is a qualitative 
literature review, which concludes that God's love that does not hold grudges is the theological founda-
tion for relational and transformative Christian reconciliation. Reconciliation is understood as a conti-
nuous theological process that transcends pragmatic conflict resolution. The implications of liberating lo-
ve demand a renewal of church practices oriented towards the restoration of relationships. 
 
 
Abstrak. Kasih merupakan inti teologi Kristen yang tidak hanya berfungsi sebagai ajaran kekristenan, 
tetapi juga sebagai dasar etis dan praksis kehidupan gereja. Namun, dalam realitas gereja masa kini, kon-
sep kasih sering kali mengalami reduksi makna, terutama ketika gereja berhadapan dengan konflik inter-
nal. Ketegangan antara ajaran kasih yang tidak menyimpan kesalahan dan praktik bergereja yang cende-
rung memelihara konflik, menunjukkan adanya persoalan teologis yang belum terjawab secara mema-
dai. Fenomena perpecahan gereja dan konflik yang diperkuat oleh budaya digital memperlihatkan bah-
wa gereja kerap kesulitan menghidupi rekonsiliasi yang berakar pada kasih Kristiani. Penelitian ini ber-
tujuan untuk menganalisis implikasi teologis dari konsep kasih yang tidak menyimpan kesalahan ter-
hadap praksis rekonsiliasi gereja di era masa kini. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan 
kualitatif melalui studi pustaka, disimpulkan bahwa kasih Allah yang tidak menyimpan kesalahan me-
rupakan fondasi teologis bagi rekonsiliasi Kristen yang bersifat relasional dan transformatif. Rekonsiliasi 
dipahami sebagai proses teologis berkelanjutan yang melampaui resolusi konflik pragmatis. Implikasi 
kasih yang membebaskan menuntut pembaruan praksis gerejawi yang berorientasi pada pemulihan 
relasi. 
 
Keywords: Christian love; church conflict; church reconciliation; contemporary theology; forgiveness; 

kasih Kristen; konflik gerejawi; pengampunan; rekonsiliasi gereja; teologi kontemporer 
 

DOI: http://dx.doi.org/10. 33991/epigraphe.v9i2.432 
 
 

	

	

 
 
  

   

 Vol 9, No 2, November 2025 (244-257) 
 

 

e-ISSN: 2579-9932  
p-ISSN: 2614-7203  

http://www.stttorsina.ac.id/jurnal/index.php/epigraphe  
 

 
 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 245 

 

Pendahuluan 
Tradisi teologi Kristen, kasih (agapē) menempati posisi sentral sebagai inti dari pewahyuan Allah 
sekaligus fondasi etis bagi kehidupan gereja. Kasih tidak dipahami semata-mata sebagai afeksi 
personal atau sentimen moral, melainkan sebagai tindakan teologis yang berakar pada karakter 
Allah sendiri. Sebagaimana ditegaskan dalam kesaksian Alkitab, bahwa Allah adalah kasih dan 
bahwa seluruh karya penyelamatan-Nya digerakkan oleh kasih yang bersifat inisiatif, setia, dan 
berkorban.1 Salah satu ekspresi paling radikal dari kasih tersebut adalah sikap “tidak menyimpan 
kesalahan,” yaitu sebuah konsep yang secara eksplisit ditegaskan dalam 1 Korintus 13 dan mene-
mukan perwujudan paling konkret dalam karya pendamaian Kristus yang inkarnasional, di ma-
na pengampunan tidak dipisahkan dari pemulihan relasi dan pemulihan martabat manusia. Na-
mun, dalam realitas kehidupan gereja kontemporer, kasih yang membebaskan dari ingatan akan 
kesalahan sering kali mengalami reduksi makna, terjebak dalam formulasi normatif yang bersifat 
retoris dan kehilangan daya performatifnya dalam praksis gerejawi.  

Alih-alih, menjadi energi transformatif yang menggerakkan rekonsiliasi, kasih kerap diper-
lakukan sebagai ideal abstrak yang sulit diwujudkan dalam konteks konflik nyata, perbedaan 
teologis, maupun ketegangan struktural.2 Akibatnya, gereja yang secara teologis dipanggil men-
jadi ruang aman bagi pengakuan, pertobatan, dan pemulihan, tidak jarang justru berfungsi seba-
gai arena konflik berkepanjangan, reproduksi luka kolektif, serta pelestarian memori traumatis 
yang diwariskan lintas generasi. Kondisi ini menyingkap kesenjangan serius antara pengakuan 
iman dan praksis etis gereja, sekaligus menegaskan urgensi refleksi teologis kritis agar kasih 
agapē kembali dihidupi sebagai kekuatan yang membebaskan, menyembuhkan, dan mentrans-
formasi komunitas iman secara berkelanjutan.3 Oleh karena itu, refleksi teologis mengenai kasih 
agapē perlu dipulihkan sebagai praksis gerejawi yang hidup, membebaskan dari memori kesalah-
an, menyembuhkan luka kolektif, serta mentransformasi konflik menjadi ruang pemulihan relasi 
dan kesatuan iman yang berkelanjutan. 

Fenomena fragmentasi gereja pada era modern, baik dalam bentuk perpecahan denominasi, 
konflik kepemimpinan, pertentangan ideologis, maupun polarisasi sosial-politik, secara jelas me-
nyingkap adanya jarak yang signifikan antara doktrin kasih yang diajarkan secara normatif dan 
praksis rekonsiliasi yang dihidupi dalam kehidupan gerejawi sehari-hari. Sementara itu, konflik 
yang muncul di dalam gereja tidak dapat direduksi semata-mata pada perbedaan penafsiran teo-
logis atau preferensi liturgis, melainkan berakar lebih dalam pada kegagalan komunitas iman 
untuk mengelola kesalahan, pengkhianatan, serta luka relasional melalui kerangka teologis yang 
matang dan berorientasi pada pemulihan.4 Ketidakmampuan ini sering termanifestasi dalam bu-
daya saling menyalahkan, praktik penyimpanan kesalahan masa lalu sebagai alat legitimasi kon-
flik, serta pengkultusan memori konflik yang membekukan komunitas dalam trauma kolektif.  

 
1 Tri Budiardjo, Kasih dan Kepedulian: Pemikiran-Pemikiran tentang Teologi Integratif, Pelayanan Holistik, dan 

Transformasi (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2024), 139. 
2 Budiono Simbolon dan Christine Anastasia Tarigan, “Kajian Biblika Surat 1 Korintus 13:4–13 tentang Kasih 

dan Implikasinya bagi Generasi Z Masa Kini,” Haggadah: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 6, no. 1 (2025): 1–10. 
3 Marfan Ferdinanda Tahamata, Tony Tampake, dan Agus Supratikno, “Teologi Trauma Berbasis Budaya 

Orang Basudara bagi Korban Konflik Komunal,” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 69–84. 
4 Desly Kaunang, “Gereja dan Negara di Ruang Publik Minahasa: Analisis Eklesiologi John Howard Yoder dan 

Konsep Pluralisme Kewargaan terhadap Hubungan Gereja dan Negara di Minahasa,” Aradha: Journal of Divinity, 
Peace and Conflict Studies 4, no. 3 (2024): 257–276. 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 246 

 

Alih-alih, menjadi sarana pembelajaran dan transformasi, memori tersebut justru direpro-
duksi secara berulang dan diwariskan lintas generasi, sehingga memperlebar jurang ketidakper-
cayaan dan memperkuat fragmentasi internal. Kondisi demikian, rekonsiliasi kehilangan dimen-
si eskatologis dan profetisnya, lalu direduksi menjadi upaya pragmatis yang dangkal atau seka-
dar kompromi institusional tanpa penyembuhan relasional yang sejati.5 Di sinilah muncul para-
doks teologis yang mendasar, yakni gereja yang secara konsisten memberitakan pengampunan 
ilahi sebagai inti Injil, justru kerap mengalami kesulitan dalam menghidupi pengampunan terse-
but secara komunal dan berkelanjutan. Paradoks ini menegaskan urgensi refleksi teologis kritis 
yang tidak hanya menegaskan kembali doktrin kasih, tetapi juga mengintegrasikannya secara 
konkret dalam praksis rekonsiliasi yang berani, jujur, dan transformatif demi pemulihan kesatu-
an tubuh Kristus.6 Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk merekonstruksi praksis rekonsiliasi 
yang berakar pada kasih Injili, mengatasi fragmentasi melalui pengolahan memori konflik secara 
teologis, serta menghadirkan kesatuan yang dipulihkan sebagai kesaksian profetis dan transfor-
matif bagi tubuh Kristus. 

Perkembangan masyarakat global yang ditandai oleh percepatan arus informasi, ekspansi 
media sosial, dan dominasi logika viralitas secara signifikan semakin memperumit dinamika 
konflik dalam kehidupan gereja kontemporer. Kesalahan, kegagalan moral, maupun konflik 
yang sebelumnya berada dalam ranah internal komunitas iman, kini dengan mudah terekspos 
ke ruang publik digital, di mana ia direproduksi secara masif, dikomentari tanpa kendali, serta 
disimpan dalam arsip kolektif yang nyaris mustahil dihapus atau dilupakan. Dalam konteks ini, 
tindakan “menyimpan kesalahan” tidak lagi bersifat personal atau relasional, melainkan ber-
transformasi menjadi mekanisme sosial dan kultural yang dilembagakan melalui teknologi digi-
tal, algoritma, dan budaya partisipasi daring.7  

Sementara itu, media sosial tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga se-
bagai ruang pengadilan moral yang membentuk opini publik secara instan, sering kali tanpa pro-
ses klarifikasi, pertobatan, dan pemulihan yang memadai. Akibatnya, individu maupun komu-
nitas gerejawi berisiko terperangkap dalam stigma permanen yang menghambat proses rekonsi-
liasi dan pemulihan relasi secara utuh. Dalam situasi demikian, gereja menghadapi tantangan 
teologis dan pastoral yang semakin kompleks, yakni bagaimana mewartakan dan menghidupi 
kasih yang membebaskan dari beban kesalahan di tengah dunia digital, yang justru mengaba-
dikan kesalahan sebagai komoditas perhatian dan konsumsi publik.8 Tantangan ini menuntut ge-
reja untuk mengembangkan refleksi teologis kritis serta praksis pastoral kontekstual yang mam-
pu menjembatani nilai Injil dengan realitas digital, sehingga kesaksian gereja tetap relevan, profe-
tis, dan transformatif di tengah budaya yang cenderung mengutamakan penghakiman daripada 
pemulihan.9 Oleh karena itu, gereja dituntut mengembangkan refleksi teologis dan praksis pasto-

 
5 Elizabeth A. Cole, Valerie Rosoux, dan Lauren Van Metre, “Deepening Understandings of Success and Failure 

in Post-Conflict Reconciliation,” Peacebuilding 10, no. 4 (2022): 357–367. 
6 Ferry Y. Mamahit, “Berteologi Secara Kontekstual-Injili: Sebuah Pertimbangan Parametris” (n.p., n.d.), 149. 
7 Mohamad Waston, Filsafat Post-Truth: Krisis Kebenaran dan Tantangan Rasionalitas di Era Digital (Yogyakarta: 

Muhammadiyah University Press, n.d.), 63-73. 
8 Panuel Yabes et al., “Teologi dan Etika dalam Dunia Digital: Implikasi Teologis Penggunaan Media Sosial,” 

Journal of Spirituality and Practical Theology 1, no. 2 (2025): 82–90. 
9 Victoria Woen et al., “Kasih sebagai Dasar dalam Tritugas Gereja: Komunitas Kristen Awal; Pertumbuhan; 

Pembelajaran; Persekutuan; Ibadah; Amanat Agung; Kesaksian; Isu Sosial; Relevansi; Pelayanan; Perubahan Sosial; 
Kasih Kristen; Keterlibatan Komunitas; Hubungan Harmonis; Garam dan Terang,” Excelsis Deo: Jurnal Teologi, 
Misiologi, dan Pendidikan 9, no. 1 (2025): 163–172. 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 247 

 

ral yang kontekstual agar kasih yang membebaskan dari penyimpanan kesalahan dapat diwarta-
kan secara profetis, menghadirkan rekonsiliasi yang relevan dan transformatif di tengah budaya 
digital yang menghakimi. 

Kondisi tersebut sekaligus menuntut gereja untuk merekonstruksi pemahaman dan praksis 
rekonsiliasi agar tidak terjebak dalam respons defensif atau adaptasi yang bersifat dangkal terha-
dap budaya digital. Gereja dipanggil untuk mengembangkan etika komunikasi dan spiritualitas 
digital yang berakar pada teologi salib dan kebangkitan, di mana pengakuan atas kesalahan, ke-
rendahan hati, serta komitmen pada keadilan restoratif menjadi bagian integral dari kesaksian 
iman.10 Pendekatan ini mengharuskan gereja tidak hanya mengkritisi logika viralitas yang mere-
duksi manusia menjadi objek penilaian publik, tetapi juga menawarkan alternatif praksis yang 
menempatkan martabat manusia sebagai pusat relasi.  

Dalam kerangka tersebut, ruang digital dapat dipahami bukan semata-mata sebagai anca-
man, melainkan sebagai lokus baru bagi pelayanan rekonsiliasi yang menuntut kebijaksanaan, 
disiplin etis, dan keberanian profetis.11Melalui kehadiran yang reflektif dan bertanggung jawab 
di ruang publik digital, gereja memiliki peluang untuk memulihkan makna pengampunan seba-
gai proses yang membebaskan dan transformatif, sekaligus menegaskan kembali identitasnya se-
bagai komunitas yang dipanggil untuk menghadirkan damai sejahtera di tengah budaya yang 
terfragmentasi dan penuh penghakiman.12 Oleh karena itu, rekonstruksi teologis dan praksis re-
konsiliasi gereja di era digital menjadi panggilan mendesak untuk menghadirkan kesaksian iman 
yang berakar pada salib dan kebangkitan, menegaskan pengampunan, martabat manusia, serta 
damai sejahtera sebagai praksis profetis yang transformatif. 

Sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh Anita Mariana Parulian mengenai teologi ka-
sih dan rekonsiliasi antarumat beragama dalam era society 5.0, kajian ini menegaskan pentingnya 
pendekatan humanioristik yang menempatkan martabat manusia sebagai pusat relasi sosial dan 
keagamaan.13 Kasih dipahami sebagai prinsip transformatif yang melampaui sekat identitas, se-
mentara rekonsiliasi dipraktikkan melalui dialog, empati, dan kerja sama lintas iman. Pendekat-
an ini terbukti relevan dalam merespons tantangan digital, polarisasi sosial, serta kompleksitas 
kemanusiaan kontemporer secara konstruktif dan berkelanjutan. Penellitian ini dapat disimpul-
kan bahwa teologi kasih dan rekonsiliasi antarumat beragama di era society 5.0 perlu dikembang-
kan melalui pendekatan humanioristik yang integratif dan kontekstual. Kasih diposisikan seba-
gai landasan etis dan teologis yang mendorong dialog, penghormatan martabat manusia, serta 
kerja sama lintas iman. Rekonsiliasi tidak hanya bersifat normatif, tetapi menjadi praksis sosial 
yang transformatif, relevan menghadapi tantangan digital, fragmentasi identitas, dan polarisasi 
kemanusiaan kontemporer.  

Kajian yang serupa pernah diteliti oleh Binsar Jonathan Pakpahan tentang teologi ingatan se-
bagai dasar rekonsiliasi dalam konflik menunjukkan bahwa, teologi ingatan menyediakan ke-
rangka reflektif bagi rekonsiliasi konflik dengan menafsir ulang memori luka secara kritis dan 

 
10 Berton Bostang Hamonangan Silaban et al., “Redesain Pembinaan Jemaat dalam Budaya Digital,” JIIP – Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 7 (2025): 7577–7583. 
11 Achmad Muhibin Zuhri, Beragama di Ruang Digital: Konfigurasi Ideologi dan Ekspresi Keberagamaan Masyarakat 

Virtual (Yogyakarta: Nawa Litera Publishing, 2021), 97-102. 
12 Setiaman Larosa, “Respons Pendidikan Agama Kristen Berbasis Teologi Publik terhadap Praktik Vigilantisme 

Digital,” Metanoia 7, no. 2 (2025): 100–117. 
13 Anita Mariana Parulian, “Teologi Kasih dan Rekonsiliasi Antarumat Beragama di Era Society 5.0: Sebuah 

Pendekatan Humanioristik,” Jurnal Nirta: Studi Inovasi 4, no. 1 (2024): 581–589. 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 248 

 

konstruktif.14 Ingatan kolektif yang dikelola secara teologis mendorong pengakuan kebenaran, 
keadilan restoratif, serta pemulihan relasi tanpa meniadakan pengalaman penderitaan masa lalu. 
Adapun penelitian dapat disimpulkan bahwa teologi ingatan berperan krusial dalam proses re-
konsiliasi konflik dengan menata ulang memori kolektif secara teologis. Ingatan tidak dihapus, 
tetapi ditransformasi agar luka masa lalu menjadi sumber pembelajaran, pemulihan relasi, serta 
pembentukan keadilan dan perdamaian yang berkelanjutan.  

Berdasarkan temuan di atas adapun kekosongan penelitian ini terletak pada minimnya kaji-
an yang secara integratif mengaitkan konsep kasih yang tidak menyimpan kesalahan dengan 
praksis rekonsiliasi gereja di era kontemporer. Belum banyak penelitian yang menelaah bagai-
mana konsep teologis ini dapat berfungsi sebagai paradigma rekonsiliasi yang membongkar lo-
gika pembalasan, dendam terselubung, dan memori konflik dalam kehidupan bergereja. Oleh 
karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menempatkan kasih 
yang tidak menyimpan kesalahan sebagai lensa teologis untuk menafsir ulang konflik, luka, dan 
proses pemulihan gereja di tengah kompleksitas zaman modern. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka sebagai kerang-
ka utama analisis. Metode ini dipilih untuk memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap kon-
sep teologis kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi melalui dialog kritis dengan sumber-sumber 
akademik yang relevan. Data penelitian diperoleh dari literatur teologi klasik dan kontemporer, 
termasuk karya-karya teologi biblika, teologi sistematika, etika Kristen, serta artikel jurnal yang 
membahas rekonsiliasi gereja dan dinamika konflik komunitas iman. Selain itu, penelitian ini ju-
ga memanfaatkan dokumen gerejawi, refleksi teolog kontekstual, dan hasil penelitian mutakhir 
yang relevan dengan tantangan gereja di era digital. Langkah analisis dilakukan melalui pemba-
caan hermeneutik-teologis terhadap teks-teks kunci, baik Alkitab maupun literatur teologi, de-
ngan tujuan mengidentifikasi makna teologis dari kasih yang tidak menyimpan kesalahan. Selan-
jutnya, konsep-konsep tersebut dikontekstualisasikan dengan realitas gereja masa kini melalui 
analisis tematik dan sintesis kritis. Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk merumuskan 
implikasi teologis yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga aplikatif bagi praksis rekon-
siliasi gereja. 

Pembahasan 
Kasih yang Tidak Menyimpan Kesalahan sebagai 
Karakter Allah dalam Teologi Kristen 
Kasih yang tidak menyimpan kesalahan sebagai karakter Allah merupakan tema teologis yang 
menembus keseluruhan kesaksian Alkitab dan membentuk kerangka pemahaman iman Kristen 
tentang relasi Allah dengan manusia.15 Dalam Perjanjian Lama, Allah digambarkan sebagai Pri-
badi yang setia kepada perjanjian-Nya meskipun umat berulang kali jatuh dalam ketidaktaatan. 
Narasi tentang pembebasan Israel, kritik para nabi, serta pembaruan perjanjian menunjukkan po-

 
14 Binsar Jonathan Pakpahan, “Teologi Ingatan sebagai Dasar Rekonsiliasi dalam Konflik,” Diskursus: Jurnal 

Filsafat dan Teologi STF Driyarkara 12, no. 2 (2013): 253–277. 
15 Margaretha Sara Fauubun et al., “Etika Kekristenan yang Berakar dalam Kasih: Analisis Teologi Sistematis 

Efesus 4:1–32,” Kharismata: Jurnal Teologi Pantekosta 7, no. 2 (2025): 211–228. 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 249 

 

la ilahi yang konsisten: Allah tidak meniadakan keseriusan dosa, tetapi juga tidak membiarkan 
kesalahan manusia menjadi akhir dari relasi. Kesabaran ilahi dan kesediaan Allah untuk memu-
lihkan umat menyingkapkan karakter kasih yang melampaui logika balas-membalas.16 Kasih ini 
beroperasi dalam ketegangan antara keadilan dan belas kasih, di mana kesalahan diakui namun 
tidak dijadikan dasar untuk menutup kemungkinan pemulihan.  

Dalam perspektif ini, pengampunan bukan sekadar penghapusan hukuman, melainkan tin-
dakan relasional yang membuka kembali ruang persekutuan. Karakter Allah yang demikian me-
nantang pemahaman teologis yang menempatkan Allah semata-mata sebagai hakim retributif, 
serta mengarahkan iman kepada Allah yang setia memelihara relasi meskipun manusia berada 
dalam ketidaksetiaan yang berulang.17 Oleh karena itu, kasih Allah yang tidak menyimpan kesa-
lahan menegaskan fondasi iman Kristen yang relasional, di mana keadilan dan belas kasih saling 
bertaut, menghadirkan pengampunan sebagai daya pemulih yang memelihara kesinambungan 
perjanjian Allah dengan manusia sepanjang sejarah keselamatan. 

Kesaksian Perjanjian Baru memperdalam dan mengonkretkan karakter kasih Allah tersebut 
melalui pribadi dan karya Yesus Kristus. Dalam pelayanan-Nya, Yesus menghadirkan pola relasi 
yang menolak reduksi manusia pada kesalahan moralnya, sebagaimana terlihat dalam sikap-Nya 
terhadap orang berdosa, kaum terpinggirkan, dan mereka yang secara sosial distigmatisasi. Pun-
cak dari kasih yang tidak menyimpan kesalahan terwujud dalam peristiwa salib, di mana pe-
ngampunan diberikan bukan sebagai respons terhadap pertobatan sempurna manusia, melain-
kan sebagai inisiatif ilahi yang mendahului perubahan manusia.18 Salib mengungkapkan kasih 
yang radikal, yang tidak beroperasi dalam kerangka transaksi moral antara dosa dan hukuman, 
melainkan dalam logika anugerah yang memulihkan relasi. Kebangkitan Kristus menegaskan 
bahwa pengampunan ilahi memiliki daya transformasi yang nyata, membuka kemungkinan hi-
dup baru bagi manusia.  

Dalam kerangka kristologis ini, kasih Allah tidak dapat dipahami sebagai sikap permisif ter-
hadap dosa, melainkan sebagai kekuatan pembaruan yang menembus keterputusan relasi dan 
menghadirkan rekonsiliasi sebagai realitas eskatologis yang mulai dialami dalam sejarah.19 Oleh 
karena itu, dalam terang Kristologi Perjanjian Baru, kasih Allah yang tidak menyimpan kesalah-
an dimaknai sebagai anugerah transformatif yang berakar pada salib dan kebangkitan, memulih-
kan relasi manusia dengan Allah serta mengarahkan sejarah keselamatan menuju rekonsiliasi es-
katologis yang berkelanjutan. 

Pemahaman teologis tentang kasih Allah yang tidak menyimpan kesalahan memiliki im-
plikasi mendasar bagi identitas dan panggilan gereja. Gereja dipahami sebagai komunitas yang 
dipanggil untuk berpartisipasi dalam karakter Allah, bukan sekadar mengajarkan doktrin ten-
tang kasih secara verbal.20 Disisi lain, pengampunan dalam kehidupan gereja tidak dapat dire-
duksi menjadi kelemahan atau sikap kompromistis terhadap kesalahan, melainkan dipahami se-

 
16 Victor M. Siringo-Ringo, Teologi Perjanjian Lama: Sejarah, Metode, dan Pokok-Pokok Teologi Perjanjian Lama 

(Yogyakarta: PBMR ANDI, 2021), 142-145. 
17 Budiardjo, Kasih Dan Kepedulian. 
18 Laurentius Tarpin, Kebaruan dan Radikalitas yang Dibawa Yesus: Menggali Pesan Moral dari Khotbah di Bukit dan 

Perumpamaan-Perumpamaan Yesus (Yogyakarta: PT Kanisius, n.d.), 203-207. 
19 Hery Frans Pasaribu dan Markus Th., Salib Kristus dalam Perspektif Kristen dan Islam: Sebuah Dialog dalam 

Membangun Pemahaman Teologis yang Inklusif (Bandung: Penerbit Widina, n.d.), 9. 
20 Woen et al., “Kasih Sebagai Dasar Dalam Tritugas Gereja.” 
 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 250 

 

bagai ekspresi iman yang berakar pada karya Allah sendiri.21 Ketika gereja meneladani kasih 
yang tidak menyimpan kesalahan, gereja menolak logika retributif yang sering kali menguasai 
relasi sosial dan institusional. Sebaliknya, gereja dipanggil untuk menghadirkan ruang pemulih-
an yang memungkinkan pengakuan, pertobatan, dan pembaruan relasi secara autentik. 

Dalam konteks ini, pengampunan tidak meniadakan tanggung jawab etis, tetapi mengarah-
kannya pada pemulihan relasi yang rusak. Partisipasi gereja dalam karakter kasih Allah menjadi 
kesaksian teologis yang nyata tentang Allah yang setia, sabar, dan terus bekerja memulihkan cip-
taan-Nya di tengah realitas dunia yang sarat konflik dan luka relasional.22 Oleh karena itu, gereja 
dipanggil untuk menghidupi kasih Allah yang tidak menyimpan kesalahan sebagai praksis teo-
logis yang transformatif, menegaskan identitasnya sebagai komunitas rekonsiliatif yang mema-
dukan tanggung jawab etis, pemulihan relasi, dan kesaksian iman di tengah dunia yang terpecah. 

Rekonsiliasi sebagai Proses Teologis, bukan Sekadar Resolusi Konflik 
Rekonsiliasi dalam perspektif teologi Kristen merupakan realitas yang jauh melampaui penyele-
saian konflik secara pragmatis atau administratif. Rekonsiliasi berakar pada karya Allah sendiri 
yang memulihkan relasi antara diri-Nya dengan manusia, sehingga memiliki dimensi teologis 
yang mendalam dan transformatif. Dalam kerangka ini, konflik tidak dipahami sekadar sebagai 
gangguan harmoni sosial, melainkan sebagai gejala dari relasi yang retak akibat dosa, ketidaka-
dilan, dan penyalahgunaan kuasa.23 Sementara itu, rekonsiliasi menuntut keterlibatan aktif ko-
munitas iman dalam proses pertobatan yang tidak hanya bersifat personal, tetapi juga struktural, 
terutama ketika konflik dipelihara oleh sistem, budaya, atau praktik gerejawi tertentu. 

Pemulihan relasi meniscayakan keberanian untuk mengakui kesalahan secara jujur serta ke-
sediaan untuk menanggung risiko relasional demi pembaruan komunitas. Perspektif teologis ini 
menolak reduksi rekonsiliasi menjadi kompromi dangkal yang mengabaikan kebenaran.24 Di ma-
na, rekonsiliasi dipahami sebagai proses panjang yang mengintegrasikan keadilan, pengampun-
an, dan harapan akan pemulihan, sehingga gereja dipanggil untuk menempatkan rekonsiliasi se-
bagai bagian integral dari identitas dan misinya di tengah dunia yang sarat dengan konflik.25 
Oleh karena itu, rekonsiliasi dalam teologi Kristen harus dipahami sebagai praksis iman yang 
berakar pada karya pemulihan Allah, menuntut keterlibatan gereja secara profetis dan transfor-
matif dalam mengintegrasikan keadilan, kebenaran, dan pengampunan demi pembaruan relasi 
yang berkelanjutan. 

Kasih yang tidak menyimpan kesalahan berfungsi sebagai prinsip teologis yang mengarah-
kan proses rekonsiliasi menuju transformasi yang autentik. Kasih ini menolak normalisasi den-
dam terselubung yang sering tersembunyi di balik bahasa kesalehan atau stabilitas institusio-
nal.26 Dalam konteks gereja, konflik yang tidak diproses secara teologis cenderung menghasilkan 
rekonsiliasi semu, di mana relasi tampak pulih secara formal, tetapi luka dan kecurigaan tetap 

 
21 Sozanolo Hia et al., “Menelaah Penyimpangan ‘Pengampunan Dosa’ dalam Perspektif Suhento Liauw,” Jurnal 

Teologi dan Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024): 271–280. 
22 Ferdinand Ludji, Menjadi Gereja yang Memberkati (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2020), 31-35. 
23 Ronald Nersada Eryono Aulu dan Stephanie Selan, “Pengorbanan Sejati sebagai Jalan Rekonsiliasi dalam 

Berelasi dan Berinteraksi: Suatu Perspektif Teologis-Biblis,” Jurnal Teologi Injili 3, no. 1 (2023): 50–65. 
24 Mila Dudukano, Purnama Pasande, dan Junni Yokiman, “Dari Perselisihan Menuju Pemulihan,” Jurnal 

Misioner 5, no. 1 (2025): 44–62. 
25 Johny Christian Ruhulessin, “Konflik dan Rekonsiliasi Antarjemaat: Sebuah Analisis Teologis,” Kurios: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 7, no. 2 (2021): 329–337. 
26 Kris Banarto, Menjawab Tantangan Gereja Masa Kini (Yogyakarta: Penerbit Adab, 2024), 121-122. 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 251 

 

dipelihara dalam memori kolektif. Kasih yang membebaskan dari penyimpanan kesalahan 
mengganggu pola tersebut dengan membuka ruang bagi kejujuran, pengakuan, dan pemulihan 
relasi yang rapuh.27 Proses ini menuntut pembaruan imajinasi moral komunitas, yakni cara gereja 
memandang pelaku, korban, dan kesalahan itu sendiri. Kesalahan tidak lagi menjadi identitas 
permanen yang melekat pada individu atau kelompok, melainkan bagian dari sejarah relasional 
yang dapat dipulihkan. Dalam terang kasih Kristiani, rekonsiliasi menjadi tindakan iman yang 
menolak logika pembalasan dan menghadirkan kemungkinan hidup bersama yang baru di te-
ngah ketegangan dan perbedaan.28 Oleh karena itu, kasih yang tidak menyimpan kesalahan me-
nempatkan rekonsiliasi sebagai proses teologis yang transformatif, membebaskan gereja dari me-
mori destruktif, memperbarui imajinasi moral komunitas, serta menghadirkan relasi yang dipu-
lihkan secara autentik sebagai kesaksian iman di tengah realitas konflik. 

Gereja sebagai komunitas yang hidup dari anugerah Allah, dipanggil untuk menciptakan 
ruang aman bagi proses rekonsiliasi yang sejati. Ruang ini memungkinkan terjadinya dialog yang 
jujur, pengakuan kesalahan tanpa rasa takut, serta pengampunan yang berorientasi pada pemu-
lihan relasi. Rekonsiliasi tidak dimaksudkan untuk mempertahankan citra institusi atau mere-
dam konflik demi stabilitas semu, melainkan untuk membentuk komunitas yang terus diperba-
rui oleh kasih Allah.29 Dalam konteks budaya dunia yang cenderung menghukum tanpa mem-
beri ruang pemulihan, gereja dipanggil untuk menghadirkan praksis alternatif yang berakar pa-
da Injil. Rekonsiliasi menjadi kesaksian profetis ketika gereja berani melawan arus penghukuman 
publik dan menawarkan jalan pemulihan yang adil dan penuh kasih. Proses ini menegaskan bah-
wa gereja tidak hidup dari kesempurnaan anggotanya, melainkan dari anugerah Allah yang be-
kerja di tengah keterbatasan manusia.30  

Rekonsiliasi sebagai proses teologis menempatkan gereja sebagai tanda harapan bagi dunia 
yang merindukan pemulihan relasi dan keadilan yang memerdekakan. Dalam kerangka iman 
Kristen, rekonsiliasi tidak dipahami semata-mata sebagai upaya etis atau sosial, melainkan se-
bagai partisipasi aktif dalam karya penebusan Allah yang bersifat holistik dan transformatif. Ge-
reja dipanggil untuk menghadirkan rekonsiliasi yang nyata melalui praksis kasih, pengampun-
an, dan solidaritas profetis, sehingga kehadirannya mampu meretas sekat-sekat konflik, ketidak-
adilan struktural, serta luka historis yang menghambat terwujudnya damai sejahtera yang auten-
tik.31 Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk menghidupi rekonsiliasi sebagai praksis teologis 
yang partisipatif dan profetis, menghadirkan anugerah Allah secara konkret melalui pemulihan 
relasi, perlawanan terhadap ketidakadilan, serta kesaksian damai sejahtera yang membebaskan 
di tengah dunia yang terluka. 

 

 
27 Oholiabs D. Tuduks dan Ishaya Hassan Maifutuk, “Reconciliation and Healing from New Testament 

Perspective: Towards a Practical Theological Application to Contemporary Challenges in Nigeria,” Journal of Human, 
Social and Political Science Research (2024): 71-88. 

28 Ricardo Freedom Nanuru, Gereja Sosial Menurut Konsep Rasionalitas Komunikatif Jürgen Habermas (Yogyakarta: 
Deepublish, 2020), 50. 

29 Barbara Green Winslet Bessie dan Daud Saleh Luji, “Membangun Kerukunan di Tengah Perbedaan: Praktik 
Resolusi Konflik di Tengah Gereja,” Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman Kristen 2, no. 3 (2025): 8–24. 

30 Clifford Green, Karl Barth: Teolog Kemerdekaan: Kumpulan Cuplikan Karya Karl Barth (Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 1997), 250. 

31 Ramli Sarimbangun, “Transformasi GMIM dan Rekonsiliasi: Suatu Kajian Teologi-Sosiologi terhadap 
Penyelenggaraan Pelayanan GMIM Selaku Institusi,” Educatio Christi 1, no. 2 (2020): 175–212. 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 252 

 

Tantangan Rekonsiliasi Gereja di Era Digital dan Budaya Publik 
Era digital telah membentuk lanskap baru bagi kehidupan sosial dan religius, termasuk dinamika 
rekonsiliasi dalam gereja. Ruang publik digital memungkinkan informasi menyebar dengan ce-
pat tanpa proses klarifikasi yang memadai, sehingga kesalahan personal maupun institusional 
gereja kerap terlepas dari konteks historis dan relasionalnya. Narasi yang muncul cenderung di-
sederhanakan ke dalam dikotomi benar dan salah, pelaku dan korban, tanpa ruang bagi kom-
pleksitas realitas manusia. Kesalahan yang terekspos tidak hanya dihakimi secara instan, tetapi 
juga disimpan dalam arsip digital yang nyaris permanen, membentuk memori kolektif yang sulit 
dipulihkan.32 Kondisi ini menciptakan tekanan moral yang besar bagi gereja, karena proses pe-
ngampunan dan pemulihan relasi yang bersifat gradual sering kali bertabrakan dengan tuntutan 
reaksi cepat dari publik. Rekonsiliasi yang memerlukan waktu, keheningan, dan dialog menda-
lam menjadi sulit dijalankan di tengah ritme digital yang menuntut respons instan. Tantangan 
ini menyingkap ketegangan antara logika Injil yang menekankan pemulihan relasi. dan logika 
digital yang cenderung mengabadikan kesalahan sebagai konsumsi publik.33  

Dalam ruang digital, narasi sering dibentuk oleh mekanisme viralitas, algoritma, dan budaya 
penghakiman instan yang meniadakan ruang bagi pertobatan, pengampunan, serta pemulihan 
martabat manusia. Sebaliknya, Injil mengajarkan proses rekonsiliasi yang menuntut kesabaran, 
kejujuran, dan komitmen etis untuk memulihkan relasi yang rusak secara berkelanjutan. Kete-
gangan ini menuntut gereja mengembangkan refleksi teologis kritis serta praksis pastoral kon-
tekstual agar mampu bersaksi secara profetis di tengah ekosistem digital yang sering kali reduktif 
dan tidak berbelas kasih.34 Oleh karena itu, gereja ditantang untuk merumuskan praksis rekonsi-
liasi digital yang berakar pada Injil, menolak budaya penghakiman instan, serta menghadirkan 
kesaksian profetis tentang pengampunan, kesabaran, dan pemulihan martabat manusia di te-
ngah ekosistem digital kontemporer. 

Menguatnya budaya cancel serta polarisasi opini di ruang digital kian memperumit praksis 
rekonsiliasi gereja. Fenomena budaya cancel cenderung menormalisasi pengucilan sosial sebagai 
ekspresi keadilan moral, yang kerap dijalankan secara reaktif dan absolut.35 Dalam praktiknya, 
pendekatan ini sering menutup ruang bagi proses refleksi, pertobatan, dan pemulihan relasi yang 
berkelanjutan. Akibatnya, dinamika digital tersebut berpotensi bertentangan dengan prinsip re-
konsiliasi Kristen yang menekankan transformasi personal dan komunal melalui pengampunan, 
keadilan restoratif, serta pemulihan martabat manusia. Dalam konteks ini, kesalahan diperlaku-
kan sebagai identitas permanen yang melekat pada individu atau komunitas, bukan sebagai pe-
ristiwa yang dapat diproses secara teologis. Polarisasi opini memperkuat fragmentasi, karena 
percakapan publik lebih didorong oleh afiliasi emosional dan ideologis daripada pencarian kebe-
naran yang bertanggung jawab. Ekonomi perhatian memperparah situasi dengan memberi in-
sentif pada narasi konflik dan sensasi, sehingga rekonsiliasi yang sunyi dan reflektif kehilangan 
daya tarik.36 Dengan demikian, gereja berada dalam ketegangan antara tekanan untuk menyesu-

 
32 Banarto, Menjawab Tantangan Gereja Masa Kini. 
33 Leo Putra Tumangger et al., “Perspektif Jemaat GKPPD Tuhtuhan tentang Mengampuni Pasca Konflik 

Pembongkaran Gereja,” Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 3, no. 4 (2024): 3919–3945. 
34 Yohanes Chandra Kurnia Saputra, “Pelayanan Pastoral sebagai Wujud Kasih Kristiani di Tengah Tantangan 

Zaman Modern: Menjawab Kebutuhan Spiritual dan Sosial Umat,” Jurnal Pelayanan Pastoral (2024): 149–162. 
35 Zuhri, Beragama Di Ruang Digital. 
36 Larosa, “Respons Pendidikan Agama Kristen...” 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 253 

 

aikan diri dengan arus opini publik dan panggilan iman untuk menghadirkan kasih yang mem-
bebaskan.  

Dalam situasi ini, gereja berhadapan dengan risiko mereduksi rekonsiliasi menjadi pernya-
taan simbolis atau strategi pencitraan, alih-alih proses teologis yang menuntut keberanian dan 
kesetiaan pada nilai Injil. Rekonsiliasi yang dangkal cenderung mengabaikan dimensi perto-
batan, keadilan restoratif, serta pengakuan atas luka dan ketidaksetaraan yang nyata dalam relasi 
sosial. Padahal, secara teologis rekonsiliasi menuntut keterlibatan konkret, kesediaan menang-
gung konsekuensi etis, dan komitmen jangka panjang untuk memulihkan relasi yang rusak. Tan-
pa kedalaman tersebut, kesaksian gereja berisiko kehilangan kredibilitas moral dan daya trans-
formasinya di tengah masyarakat.37 Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk bersikap kritis terha-
dap budaya cancel dan polarisasi digital dengan menghidupi rekonsiliasi Injili yang mendalam, 
berkeadilan restoratif, serta setia pada proses pemulihan relasi yang berjangka panjang dan ber-
martabat. 

Tantangan-tantangan tersebut menegaskan urgensi pengembangan etika digital gerejawi 
yang selaras dengan teologi rekonsiliasi. Etika ini menuntut kebijaksanaan dalam menggunakan 
media digital, kesadaran akan dampak publik dari setiap pernyataan, serta komitmen untuk ti-
dak memperalat ruang digital sebagai sarana penghukuman.38 Sementara itu, gereja dipanggil 
untuk menghadirkan praksis alternatif yang menolak logika penghukuman instan dan menawar-
kan ruang dialog, klarifikasi, serta pemulihan relasi yang bermartabat. Pilihan teologis ini me-
nuntut keberanian untuk melawan arus budaya populer dan kesediaan menanggung risiko disa-
lahpahami oleh publik.39 Dalam terang kasih Kristiani, gereja dipanggil untuk menjadi komuni-
tas yang menjaga keseimbangan antara kebenaran, keadilan, dan pengampunan di ruang digital. 
Praksis rekonsiliasi yang konsisten di tengah budaya publik digital menjadi bentuk kesaksian 
iman yang relevan dan profetis, sekaligus menegaskan identitas gereja sebagai komunitas yang 
hidup dari anugerah dan pengharapan akan pemulihan relasi manusia.40 Oleh karena itu, pe-
ngembangan etika digital gerejawi menjadi keharusan teologis agar gereja mampu menghadir-
kan rekonsiliasi yang berakar pada kasih Kristiani, menegaskan kesaksian iman yang berkeadil-
an, bermartabat, dan transformatif di tengah kompleksitas ruang publik digital kontemporer. 

Implikasi Teologis Kasih yang Membebaskan bagi Praksis Rekonsiliasi Gereja 
Kasih yang membebaskan dari penyimpanan kesalahan menghadirkan implikasi teologis yang 
mendasar bagi praksis rekonsiliasi gereja dalam konteks kehidupan masa kini. Kasih ini menan-
tang paradigma kepemimpinan gerejawi yang selama ini kerap berorientasi pada kontrol, legiti-
masi kuasa, dan stabilitas institusional semata.41 Dalam terang kasih Kristiani, kepemimpinan di-
pahami sebagai pelayanan yang berani membuka ruang kerentanan, pengakuan, dan pemulihan 
relasi, baik secara personal maupun komunal. Pemimpin gereja dipanggil untuk menjadi fasili-
tator rekonsiliasi yang meneladani karakter Allah yang sabar dan setia memulihkan, bukan pen-

 
37 John C. Simon et al., Bisa Dengar Suara Saya?: Ragam Perspektif Teologi Publik atas Perubahan dalam Gereja, 

Sekolah Kristen, dan Masyarakat Indonesia (Malang: Sekolah Tinggi Teologi Aletheia, 2022), 192-198. 
38 Nuh Gosianes dan Paulus Oktaniscaya Mendrofa, “Teologi Modern di Era Digital: Tantangan dan Peluang 

dalam Perspektif Teologi Injili,” Jurnal Transformasi Pendidikan Berkelanjutan 6, no. 2 (2025). 
39 Nanuru, Gereja Sosial Menurut Konsep Rasionalitas Komunikatif Jürgen Habermas. 
40 Estheria Kurnia dan Yanto Paulus Hermanto, “Kasih, Damai, dan Keadilan sebagai Dasar Etika Demonstrasi 

dalam Perspektif Kristen,” Diegesis: Jurnal Teologi Kharismatika 8, no. 2 (2025): 145–168. 
41 Fransiskus Xaverius Eko Armada Riyanto, Teologi Publik: Sayap Metodologi dan Praksis (Yogyakarta: PT 

Kanisius, 2021), 290. 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 254 

 

jaga memori konflik yang mempertahankan jarak relasional. Perubahan paradigma ini menuntut 
keberanian etis untuk menghadapi kesalahan secara jujur tanpa menjadikannya alat dominasi.42  

Kasih yang tidak menyimpan kesalahan mengarahkan gereja untuk membangun budaya ke-
pemimpinan yang menempatkan pemulihan relasi sebagai prioritas pastoral dan teologis. Dalam 
konteks ini, rekonsiliasi tidak diposisikan sebagai kegagalan manajerial yang harus disembunyi-
kan, melainkan sebagai ruang pembelajaran iman yang memperdalam pemahaman gereja ten-
tang anugerah dan tanggung jawab.43 Oleh karena itu, kasih yang tidak menyimpan kesalahan 
menuntut pembaruan paradigma kepemimpinan gereja yang berakar pada pelayanan rekonsilia-
tif, menegaskan pemulihan relasi sebagai praksis iman yang transformatif, etis, dan relevan bagi 
kehidupan gereja di tengah kompleksitas dunia kontemporer. 

Implikasi kasih yang membebaskan juga tampak dalam pembaruan liturgi dan pendidikan 
iman gereja. Liturgi tidak lagi dipahami semata-mata sebagai rangkaian ritual simbolis, tetapi se-
bagai ruang formasi teologis yang membentuk imajinasi moral jemaat tentang pengampunan dan 
rekonsiliasi.44 Melalui doa pengakuan, pernyataan pengampunan, dan perayaan perjamuan ku-
dus, gereja membangun kesadaran kolektif bahwa hidup beriman tidak terlepas dari proses pe-
mulihan relasi. Pendidikan iman, baik melalui katekese maupun pembinaan berkelanjutan, di-
panggil untuk mengintegrasikan teologi kasih dan rekonsiliasi dalam pembentukan karakter 
Kristiani.45 Proses ini menolong jemaat memahami bahwa pengampunan bukanlah penghapusan 
kebenaran atau pengabaian luka, melainkan jalan teologis menuju pemulihan relasi yang ber-
tanggung jawab. Dengan pendekatan ini, gereja membentuk komunitas yang mampu mengelola 
konflik secara dewasa dan berakar pada nilai-nilai Injil yang memerdekakan.46 Oleh karena itu, 
pembaruan liturgi dan pendidikan iman menjadi sarana strategis bagi gereja untuk menginter-
nalisasi kasih yang membebaskan, membentuk imajinasi moral jemaat, serta meneguhkan rekon-
siliasi sebagai praksis iman yang bertanggung jawab, transformatif, dan berakar pada Injil dalam 
kehidupan bersama. 

Kasih yang tidak menyimpan kesalahan juga menuntut pembaruan mekanisme penyelesai-
an konflik dalam kehidupan gereja. Mekanisme ini tidak dapat semata-mata mengandalkan pro-
sedur administratif atau pendekatan legalistik yang berfokus pada penentuan benar dan salah 
secara kaku. Rekonsiliasi dipahami sebagai panggilan berkelanjutan yang menuntut keberanian 
untuk melepaskan memori destruktif tanpa meniadakan kebenaran dan keadilan.47 Gereja di-
panggil untuk mengembangkan praksis rekonsiliasi yang memungkinkan dialog, pengakuan, 
dan pemulihan relasi secara bertahap dan berkelanjutan. 

Dalam kerangka ini, konflik tidak dilihat sebagai ancaman eksistensial, melainkan sebagai 
kesempatan teologis untuk mengalami pembaruan komunitas. Ketika gereja menghidupi kasih 
yang membebaskan, gereja menghadirkan kesaksian eskatologis tentang dunia yang diperda-
maikan di dalam Kristus, suatu dunia yang diwarnai oleh harapan, pemulihan, dan kehidupan 

 
42 Sitiana, Rapapi Sakoikoi, dan Semuel Linggi Topayung, “Membangun Kepemimpinan Kristen yang Efektif 

dalam Gereja,” Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan Filsafat 2, no. 2 (2025): 81–94. 
43 Bessie and Luji, “Membangun Kerukunan Di Tengah Perbedaan.” 
44 Mabvuto Felix Phiri, “Re-Membering in Action: Liturgy and Healing of Hurt Memories,” Studia Liturgica 50, 

no. 1 (2020): 101–113. 
45 Daniel Boli Kotan, Katekese Umat dari Masa ke Masa: Jejak Pertemuan Komisi Kateketik Antar-Keuskupan Se-

Indonesia (Yogyakarta: PT Kanisius, 2020), 22-23. 
46 Dudukano, Pasande, and Yokiman, “Dari Perselisihan Menuju Pemulihan.” 
47 Marcus Mescher, “Confronting Ecclesial Sin and Galvanizing a Shared Project for Moral Repair,” Estudios 

Eclesiásticos. Revista de Investigación e Información Teológica y Canónica 100, no. 392 (2025): 157–188. 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 255 

 

bersama yang terus diperbarui oleh anugerah Allah.48 Oleh karena itu, pembaruan mekanisme 
penyelesaian konflik gereja harus berakar pada kasih yang tidak menyimpan kesalahan, sehing-
ga rekonsiliasi dipraktikkan sebagai proses teologis yang adil dan transformatif, meneguhkan 
gereja sebagai komunitas harapan yang mempersaksikan pemulihan relasi di dalam Kristus. 

Kesimpulan 
Berdasarkan keseluruhan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa kasih yang tidak menyimpan 
kesalahan merupakan fondasi teologis yang esensial bagi praksis rekonsiliasi gereja di era masa 
kini. Kasih ini tidak dapat dipahami semata-mata sebagai sikap emosional atau tuntutan moral 
individual, melainkan sebagai refleksi karakter Allah yang berinisiatif memulihkan relasi manu-
sia secara utuh dan berkelanjutan. Dalam konteks kehidupan gereja, penyimpanan kesalahan 
dan pelestarian memori konflik terbukti menjadi hambatan serius bagi terwujudnya kesatuan tu-
buh Kristus, karena mendorong lahirnya relasi yang didominasi oleh kecurigaan, legitimasi kua-
sa, dan rekonsiliasi semu. Pembahasan ini menunjukkan bahwa rekonsiliasi sejati hanya mung-
kin terjadi apabila gereja berani menafsir ulang kesalahan, luka, dan konflik melalui lensa kasih 
Kristiani yang membebaskan, tanpa mengabaikan kebenaran dan keadilan. Tantangan era digital 
yang memperkuat budaya penghukuman publik dan pelestarian kesalahan semakin menegas-
kan urgensi gereja untuk menghadirkan praksis rekonsiliasi yang profetis dan kontekstual. De-
ngan menjadikan kasih yang tidak menyimpan kesalahan sebagai paradigma teologis, gereja di-
panggil untuk mengembangkan pola kepemimpinan, mekanisme penyelesaian konflik, serta 
pembinaan iman yang berorientasi pada pemulihan relasi dan pembaruan komunitas. Pada ak-
hirnya, rekonsiliasi gereja bukan sekadar strategi institusional untuk meredam konflik, melain-
kan perwujudan kesaksian iman yang menegaskan kehadiran kasih Allah yang transformatif di 
tengah kompleksitas kehidupan modern. 

Referensi 
Aulu, Ronald Nersada Eryono, dan Stephanie Selan. "Pengorbanan Sejati sebagai Jalan 

Rekonsiliasi dalam Berelasi dan Berinteraksi: Suatu Perspektif Teologis-Biblis." Jurnal 
Teologi Injili 3, no. 1 (2023): 50–65. 

Banarto, Kris. Menjawab Tantangan Gereja Masa Kini. Yogyakarta: Penerbit Adab, 2024. 
Bessie, Barbara Green Winslet, dan Daud Saleh Luji. "Membangun Kerukunan di Tengah 

Perbedaan: Praktik Resolusi Konflik di Tengah Gereja." Sukacita: Jurnal Pendidikan Iman 
Kristen 2, no. 3 (2025): 8–24. 

Budiardjo, Tri. Kasih dan Kepedulian: Pemikiran-Pemikiran tentang Teologi Integratif, Pelayanan 
Holistik, dan Transformasi. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2024. 

Cole, Elizabeth A., Valerie Rosoux, dan Lauren Van Metre. "Deepening Understandings of 
Success and Failure in Post-Conflict Reconciliation." Peacebuilding 10, no. 4 (2022): 357–367. 

Dudukano, Mila, Purnama Pasande, dan Junni Yokiman. "Dari Perselisihan Menuju 
Pemulihan." Jurnal Misioner 5, no. 1 (2025): 44–62. 

Fauubun, Margaretha Sara, et al. "Etika Kekristenan yang Berakar dalam Kasih: Analisis 
Teologi Sistematis Efesus 4:1–32." Kharismata: Jurnal Teologi Pantekosta 7, no. 2 (2025): 211–
228. 

Gosianes, Nuh, dan Paulus Oktaniscaya Mendrofa. "Teologi Modern di Era Digital: Tantangan 
dan Peluang dalam Perspektif Teologi Injili." Jurnal Transformasi Pendidikan Berkelanjutan 6, 
no. 2 (2025). 

 
48 Bessie and Luji, “Membangun Kerukunan Di Tengah Perbedaan.” 



 
 

 
EPIGRAPHE, Vol 9, No. 2 (November 2025) 

 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 256 

 

Green, Clifford. Karl Barth: Teolog Kemerdekaan: Kumpulan Cuplikan Karya Karl Barth. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 1997. 

Hia, Sozanolo, et al. "Menelaah Penyimpangan 'Pengampunan Dosa' dalam Perspektif Suhento 
Liauw." Jurnal Teologi dan Pelayanan Kerusso 9, no. 2 (2024): 271–280. 

Kaunang, Desly. "Gereja dan Negara di Ruang Publik Minahasa: Analisis Eklesiologi John 
Howard Yoder dan Konsep Pluralisme Kewargaan terhadap Hubungan Gereja dan Negara 
di Minahasa." Aradha: Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies 4, no. 3 (2024): 257–276. 

Kotan, Daniel Boli. Katekese Umat dari Masa ke Masa: Jejak Pertemuan Komisi Kateketik Antar-
Keuskupan Se-Indonesia. Yogyakarta: PT Kanisius, 2020. 

Kurnia, Estheria, dan Yanto Paulus Hermanto. "Kasih, Damai, dan Keadilan sebagai Dasar 
Etika Demonstrasi dalam Perspektif Kristen." Diegesis: Jurnal Teologi Kharismatika 8, no. 2 
(2025): 145–168. 

Larosa, Setiaman. "Respons Pendidikan Agama Kristen Berbasis Teologi Publik terhadap 
Praktik Vigilantisme Digital." Metanoia 7, no. 2 (2025): 100–117. 

Ludji, Ferdinand. Menjadi Gereja yang Memberkati. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2020. 
Mamahit, Ferry Y. "Berteologi Secara Kontekstual-Injili: Sebuah Pertimbangan Parametris." 

T.tp.: t.p., t.t. 
Mescher, Marcus. "Confronting Ecclesial Sin and Galvanizing a Shared Project for Moral 

Repair." Estudios Eclesiásticos. Revista de Investigación e Información Teológica y Canónica 100, 
no. 392 (2025): 157–188. 

Nanuru, Ricardo Freedom. Gereja Sosial Menurut Konsep Rasionalitas Komunikatif Jürgen 
Habermas. Yogyakarta: Deepublish, 2020. 

Pakpahan, Binsar Jonathan. "Teologi Ingatan sebagai Dasar Rekonsiliasi dalam Konflik." 
Diskursus: Jurnal Filsafat dan Teologi STF Driyarkara 12, no. 2 (2013): 253–277. 

Parulian, Anita Mariana. "Teologi Kasih dan Rekonsiliasi Antarumat Beragama di Era Society 
5.0: Sebuah Pendekatan Humanioristik." Jurnal Nirta: Studi Inovasi 4, no. 1 (2024): 581–589. 

Pasaribu, Hery Frans, dan Markus Th. Salib Kristus dalam Perspektif Kristen dan Islam: Sebuah 
Dialog dalam Membangun Pemahaman Teologis yang Inklusif. Bandung: Penerbit Widina, t.t. 

Phiri, Mabvuto Felix. "Re-Membering in Action: Liturgy and Healing of Hurt Memories." Studia 
Liturgica 50, no. 1 (2020): 101–113. 

Riyanto, Fransiskus Xaverius Eko Armada. Teologi Publik: Sayap Metodologi dan Praksis. 
Yogyakarta: PT Kanisius, 2021. 

Ruhulessin, Johny Christian. "Konflik dan Rekonsiliasi Antarjemaat: Sebuah Analisis Teologis." 
Kurios: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 7, no. 2 (2021): 329–337. 

Saputra, Yohanes Chandra Kurnia. "Pelayanan Pastoral sebagai Wujud Kasih Kristiani di 
Tengah Tantangan Zaman Modern: Menjawab Kebutuhan Spiritual dan Sosial Umat." 
Jurnal Pelayanan Pastoral (2024): 149–162. 

Sarimbangun, Ramli. "Transformasi GMIM dan Rekonsiliasi: Suatu Kajian Teologi-Sosiologi 
terhadap Penyelenggaraan Pelayanan GMIM Selaku Institusi." Educatio Christi 1, no. 2 
(2020): 175–212. 

Silaban, Berton Bostang Hamonangan, et al. "Redesain Pembinaan Jemaat dalam Budaya 
Digital." JIIP – Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 7 (2025): 7577–7583. 

Simon, John C., et al. Bisa Dengar Suara Saya?: Ragam Perspektif Teologi Publik atas Perubahan 
dalam Gereja, Sekolah Kristen, dan Masyarakat Indonesia. Malang: Sekolah Tinggi Teologi 
Aletheia, 2022. 

Siringo-Ringo, Victor M. Teologi Perjanjian Lama: Sejarah, Metode, dan Pokok-Pokok Teologi 
Perjanjian Lama. Yogyakarta: PBMR ANDI, 2021. 

 
 



 

 

 
 

Sugito: Kasih yang Tidak Menyimpan... 
 

 
 

Copyright © 2025; EPIGRAPHE | 257 

 

Sitiana, Rapapi Sakoikoi, dan Semuel Linggi Topayung. "Membangun Kepemimpinan Kristen 
yang Efektif dalam Gereja." Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen dan Filsafat 2, no. 2 
(2025): 81–94. 

Simbolon, Budiono, dan Christine Anastasia Tarigan. "Kajian Biblika Surat 1 Korintus 13:4–13 
tentang Kasih dan Implikasinya bagi Generasi Z Masa Kini." Haggadah: Jurnal Teologi dan 
Pendidikan Kristen 6, no. 1 (2025): 1–10. 

Tahamata, Marfan Ferdinanda, Tony Tampake, dan Agus Supratikno. "Teologi Trauma 
Berbasis Budaya Orang Basudara bagi Korban Konflik Komunal." Dunamis: Jurnal Teologi 
dan Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 69–84. 

Tarpin, Laurentius. Kebaruan dan Radikalitas yang Dibawa Yesus: Menggali Pesan Moral dari 
Khotbah di Bukit dan Perumpamaan-Perumpamaan Yesus. Yogyakarta: PT Kanisius, t.t. 

Tuduks, Oholiabs D., dan Ishaya Hassan Maifutuk. "Reconciliation and Healing from New 
Testament Perspective: Towards a Practical Theological Application to Contemporary 
Challenges in Nigeria." Journal of Human, Social and Political Science Research (2024): 71–88. 

Tumangger, Leo Putra, et al. "Perspektif Jemaat GKPPD Tuhtuhan tentang Mengampuni Pasca 
Konflik Pembongkaran Gereja." Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 3, no. 4 (2024): 3919–
3945. 

Waston, Mohamad. Filsafat Post-Truth: Krisis Kebenaran dan Tantangan Rasionalitas di Era Digital. 
Yogyakarta: Muhammadiyah University Press, t.t. 

Woen, Victoria, et al. "Kasih sebagai Dasar dalam Tritugas Gereja: Komunitas Kristen Awal; 
Pertumbuhan; Pembelajaran; Persekutuan; Ibadah; Amanat Agung; Kesaksian; Isu Sosial; 
Relevansi; Pelayanan; Perubahan Sosial; Kasih Kristen; Keterlibatan Komunitas; Hubungan 
Harmonis; Garam dan Terang." Excelsis Deo: Jurnal Teologi, Misiologi, dan Pendidikan 9, no. 1 
(2025): 163–172. 

Yabes, Panuel, et al. "Teologi dan Etika dalam Dunia Digital: Implikasi Teologis Penggunaan 
Media Sosial." Journal of Spirituality and Practical Theology 1, no. 2 (2025): 82–90. 

Zuhri, Achmad Muhibin. Beragama di Ruang Digital: Konfigurasi Ideologi dan Ekspresi 
Keberagamaan Masyarakat Virtual. Yogyakarta: Nawa Litera Publishing, 2021. 

 


